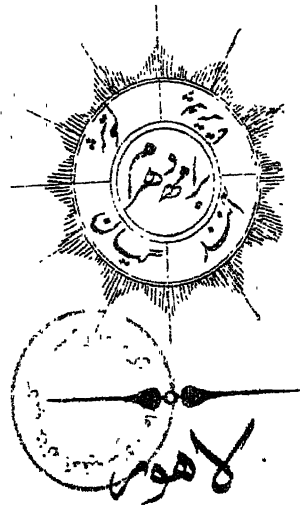




# مراد الدین

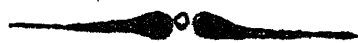
حصہ اول



نیوا پسیل پریس میں یادگار علیشنا علیشنا مالک و فخر کے جمیا

ستھان

# اٹھار



سمر قومنہ ذیل کتب فیجور دہرم جوں کے پاس نقدیت بھیجنے سے حاصل ہو سکتی ہیں

بنیاد ایمان بسا مدد دہرم (اردو) ۔۔۔۔۔

ذمہب اور حصل (اردو) ۔۔۔۔۔

لیڈوویں کاسوانج عمری زاردو) ۔۔۔۔۔

اسرار دینیہ (اردو) ۔۔۔۔۔

میری زندگی کا مشن (اردو) ۔۔۔۔۔

پر امداد سماج۔۔۔ وسکے مقاصد اور عقاید اوسکا پایام اور اوسکی تعلیم (اردو)

آورش براہمبو رہا مہبوبی زندگی کا مسراج (اردو میں) ۔۔۔۔۔

سراۃ التدین حصہ دوم (اردو) ۔۔۔۔۔

آورش براہمبو رہندی زبان اور دینوں گری حروف میں) ۔۔۔۔۔

آپسانا پڑھتی رہہ ماتما کی عبادت کا طریقہ ہندی میں ۔۔۔۔۔

سنگیت پشاولی ریجنون کی کتاب ہندی زبان اور دینوں گری میں) ۔۔۔۔۔

نوت۔۔۔ محسول ڈاک اس قیمت کے علاوہ دینا پڑے گا \*

## فہرست مضمون

### عنوان

|                             |   |
|-----------------------------|---|
| نام                         | ۱ |
| مذہبی راز                   | ۲ |
| ایمان اور عسلم              | ۳ |
| دینِ حقیقی کی پوری تصوریہ   | ۴ |
| سیکھی میں فرقی اور عالمگیری | ۵ |

ہم دنی سرست کے ساتھ اپنے بعض اجنبی کی تحریکیت اُن تمازج صنایع کو مرتب کر کے کتاب کی صورت میں شائع کرتے ہیں کہ جو ہنر رسانہ میں اور صدیں و قٹا فو قتا اکہم کر مشہر کئے تھے اور اُس نئی کتاب کا نام ہوا اُنہوں نے رکھتے ہیں۔ جو نکہ ہے صنایع میں اپنے فرش میں عالم کے سیاحتی حصوں میں قیمت کر کے گئے ہیں۔ اسکے وہیں کی عدالت سے اس کتاب کی بھی عینہ کیمی حصوں میں تسلیم کر دیا ہے۔ چنانچہ یہ صراحتاً اندیں کا چھٹا الحصہ ہے اُس میں چار صنایع میں ہیں جنہیں سے پہلے تین بہادر مہندی کے ہیں اور جو تھالیعنی اخیر کو دھر رکھتے ہیں سے میکر فعل کر دیا گیا ہے پہلے تینوں میں خالب کا جو زبلطہ سے وہ اس چوتھے کے مجبانے سے نکیل کو پہنچ جاتا ہے۔ اور یہ کل مکار ایک خاص مقصد کو پورا کرتے ہیں لیعنی اونٹے ناظر کو مدد و ارکان ایسی نیچہ پر پہنچنے کا موقع لیا ہے کہ جس سے اوسیہ دین یا وہرہ کی موٹی فدا سعی اور تیر اوسکی سیکھی میں اور عالمگیر صورت کا ایک عالم مکر قابل فہم و اپنے ظاہر ہو جاتا ہے۔

ان صنایع میں کو دوبارہ چوری پتے وقت حسب موقع کہیں کہیں مناسب تسلیم اور ضروری جملہ بھی کی گئی ہے اور حقیقی المقدور اُن امور کا خیال رکھا گیا ہے کہ جس سے کتاب سفر فدا اور جماعت اور عبیر کے پرستش کے لائق ہو۔ پر ما تھا اپنی برکت نازل کریں اور اس کا اپنی خدا کی طرف پہنچی اونا دسکے نے مقبول کریں۔

نوع انسان کا خادم

س - ن - ۱

## ڈھبی

جیسے کسی مرض کی تشخیص اور اوسکی اصل ماہیت بغیر علم طبابت کو دریافت نہیں ہوتی ویسے ہی بغیر تحقیق و تجزیہ اور تحقیقی بحث میں کے نہیں کی اصولیت ہی معلوم نہیں ہوتی جیسے کسی شخص کی لگاہ میں جو خود طبیب نہیں ہے۔ باوجود کسی مرض میں جتنا ہو شکو اوس مرض کے کل پواعث اور اصل ایسا باب پوشیدہ راستہ ہیں ویسے ہی وہ شخص بھی جو اس دنیا میں مرض دینا وار ہو کر رہتا ہو باوجود دنیوی علوم میں کل اور ریکا نہ ہوئے نے اوس علکی عدل کے اور اسکو ارادہ کو علوم سے بے پیرہ رہتا ہو جسکی بھتی پر اس کل کائنات کی بھتی حصر کر کتی ہو جب کہ بھی بیکاری کی طرف کسی مرض کے مرض پر طرفی نہ ہے تو گو اوسکی ظاہری آنکھیں ویسی ہی ہوتی ہیں جیسی سر لیض کی۔ مگر جن آنکھوں کو وہ مرض کی حقیقت اور اوسکو پواعث کی جانچ پڑھاں کرنا حمر وہ آنکھیں اور ہوتی ہیں۔ مرض ان آنکھوں کے نہوں نے تو بھر مرض کی ظاہری صورت کو اور کچھہ نہیں دیکھتا۔ لاحظیب مرض کی ظاہری صورت کے علاوہ اوسکی اندر وہی صورت کو بھی ایسی صفا اور رہ رکھتا ہو جسے کہ بہتر ان آنکھوں سے دنیا کی صدماں چیزوں دیکھ جاتی ہیں۔ چنانچہ بھی ایک ایسی بات ہو کہ جیسے سمجھنے میں کسی شخص کو خواہ وہ ہندو یا مسلمان۔ عیسائی ہو یا یہودی۔ ہنگامہ ہو یا عالم۔ کچھہ وقت نہیں پر سکتی اور نہ اوسکو واقعی ہونے میں کیوں لگا کر رکھنی گنجائشیں قی رہتی ہو۔ پر اس سے یہ نہیں لگاتا کچھہ مشکل نہیں رہتا کہ ہر ایک امر کے

سچنے کے لئے ایک جدی عقل اور ہر ہستے کے دیکھنے کے لئے ایک علمیہ آنکھی ہے اور جو دیکھنے ہے اسی کے دیکھنے کے لئے کافی اذمی کے چھروپر جو دیکھنے ہے اسی ہے اور اس کے طرف رہنے مادی (جٹ) چیزوں پر اور غیرہ نہیں ہے۔ روحانی چیزوں تو ایک طرف رہنے میں جو ہنہاں باریکے ہیں یا اچھا سے نہیں ہیں وہیں چنانچہ مادی چیزوں میں جو ہنہاں باریکے ہیں یا اچھا ہے اس کی آنکھوں سے بہت زیادہ ہے اور نکادیکہنا ان آنکھوں کی طاقت سے العبد انسان کی آنکھوں سے بہت زیادہ ہے اور جو دنہیں ایک انسان کی آنکھوں سے کیا انسان پر سیکڑے دن شمار کیسے موجود نہیں ہیں کہ جو نہیں اسکے ہوں سے ہند روزوی پر ہیں کہ ہماری انظکر کو اون تک رسائی نہیں ہوتی ۹ گریجے بھی ٹھاہر ہے کہ علمیت کے جانشی و اسے اونکو سنبھالنے دیکھتے ہیں اور وہ بھی سرسری طور سے نہیں بلکہ اونکی جاست اور گردش وغیرہ کا حال بھی پورا پورا منشائی کرتے ہیں۔ مگر وہ سب ان آنکھوں سے نہیں جو ہر ایک انسان کے چہرہ پر موجود ہوں گے۔ بلکہ اونکے مشاہد کے لئے ایک نئی آنکھہ ہوئی ہے کہ جس آنکھہ کو ہوں گے اس طالح جن علمیت کی آنکھہ کہتے ہیں۔ اب فرض کرو کہ اس شخص کے پاس جو علمیت اسکے ہوں گے اس کے لئے ایک ایسا شخص ہے جو اسی سال کو ڈکھلے اپنے تاریخ کا ذکر کرے گے اس زمین کو وہ اس زمین سے اتنے کڑو طریقے کے فاصلہ پر جو اور سوچ اس قدر دوڑ پسند کرے اور اسکی رفتار اتنے ہزار سیل فی سینٹ ہے وہ مجھے بھی تو دکھلائی۔ تو وہ تجھے اسکے حوالے ہیں کہ یہ یا کہ اسچا تم بھی مثل سیرے ہے جس سال علم ریاضی اور پیالش اور علم ہمیت کی آلات کے ساتھ دیاغ اور دیاغ اس لئے ماستے ایک روز نہایت بھی مثل سیرے وحی آنکھیں ہے۔ اسچا بھی جنکے ذریعے تم کو بھی اون شمار وکی اصل لشکر کا دیکھنا، وہ بھی دیسی آسان جو بیکا جبکہ اس سیرے کے۔ چنانچہ باہل سستفر کی اسی جواب سے طریقہ ہو جائی گی تو وہ علمیت کے عاصل کرنے کے لئے طیار ہو۔ یا انہیں اگر اب فرض کرو کہ اس شخص کے پاس ایک ایسا شخص جو کہ بھی سال کری کر جو

سمیتوں کے لئے ایک جدید عقل اور ہر شے کے دیکھنے کے لئے ایک علمیہ انکھوں ہے۔ آدمی کے چہرے پر جو دو انکھیں ہوتی ہیں وہ ہر ایک شے کے دیکھنے کے لئے کافی نہیں ہیں۔ روحاںی چیزوں تو ایک طرف ہیں مادی (جڑ) چیزوں ہی اور دیگر ذریعہ سے نہیں دیکھائی نہیں دیتیں۔ چنانچہ مادی چیزوں میں جو نہیت بار ایک ہیں یا جگہاں بعد انسان کی انکھوں سے بہت زیادہ ہے اور نکاد کیہاں ان انکھوں کی طاقت سے قطعی مخالف ہے۔ کیا انسان پر سیکڑوں ساری ایسے موجود نہیں ہیں کہ جو ہمارے انکھوں سے ہر قدر دوری پر ہیں کہ ہماری تصور کرو اون تک رسائی نہیں ہوتی۔ اگر پیدا بھی ظاہر ہے کہ علم نہیت کے جانشی والے اونکو بخوبی دیکھتے ہیں اور وہ بھی سرسری طور سے نہیں بلکہ اونکی جیاست اور گردش وغیرہ کا حال بھی پورا پورا مٹا دیں کر لے ہیں۔ مگر یہ سب ان انکھوں سے نہیں جو ہر ایک انسان کے چہرے پر موجود ہوتی ہیں۔ بلکہ اونکے مٹاہن کے لئے ایک تھی انکھوں جو ان سے کہ جس انکھوں کو اصطلاح میں علم نہیت کی انکھوں کہتے ہیں۔ اب فرض کرو کہ اس شخص کے پامن جو علم نہیت کی انکھیں کہتا ہو ایک شخص جاہل اور دہقانی جاکر یہ سوال کرو کہ تھلا اپنی ساری کا ذکر کر لے ہیں کہ وہ اس زمین سے اتنے کڑا وڑا سیل کے فاصلہ پر چو اور سوچ اس قدر دور ہے اور اوسکی رفتار اتنی ہڑا سیل فی میلند ہے وہ مجھے بھی تو دکھلائی۔ تو وہ جیا اس سکے جواب اپن کوہی یا کارا جھاتم بھی میل سیرے چند سال علم ریاضی اور پیمائش اور علم ہمیت کی آلات کے ساتھ دیا گا۔ دیگر اس لئے مار لئے ایک رودنہاں سو بھی میل سیرے وسی ایک انکھیں پیدا ہو جائیں جنکے ذریعے سے تم کو بھی اون سارے ونکی اسیں شکل کا دیکھنا اور دیکھنا ایسی اس ان ہو جائیگا جیسا کہ سیرے کے۔ چنانچہ باہل سیفر کی اسی جواب سے ضرور ترقی ہو جائی گی کو وہ علم نہیت کے حاصل کرنے کے لئے طیار ہو۔ یا اپنے اگر اب فرض کرو کہ اس شخص کے اپس ایک ایسا شخص جاکر یہی سوال کرو کہ جو

خدا کی بھیان محل ہے۔ لیکن یہ ثابت کرنا چاہتے ہیں کہ صرف عقل یا منطق کے  
وسیلے سے خدا کی ہستی کا ثبوت کامل اور پیشی نہیں ہے اور راسیلے اور سین غلطی کا اختلاف  
رہتا ہے۔ اور علی نبی القیاس مشاہد صحی بغير مد عقل کے ہمیشہ صاف اور صحیح  
نہیں ہوتا۔ بلکہ غلطی سے ملا رہتا ہے۔ چنانچہ روحانی شے لو ایک طرف ادی  
ارش، میں صحی عقل اور مشاہد کےاتفاق بنسیر صحیح نیتوں نہیں لکھتا۔ مثلاً جب  
ظاہری آنکھوں سے دیکھتے ہیں تو زمین ہمکو قطعی بے حرکت معلوم ہوتی ہے۔  
لگر عقل اس غلطی کو دفن کر کے ثابت کر دیتی ہے کہ زمین ساکن نہیں بلکہ تحریر  
سے اس طور پر سکر دن باشن ایسی ہیں جو عقل اور درست معلوم ہونی ہیں۔  
لگر تحریر اور مشاہد میں وہی بالکل غلط ثابت ہونی ہیں اور جو باہن منطق  
سے ایک دفعہ نادرست معلوم ہوتی ہیں وہی واقعی تحریر اور دنباہد کے  
ساتھ بالکل صحیح معلوم ہوتی ہیں۔ پس اس سے ہر ایک صحیح حق کے لئے یہ لازم  
آتا ہے کہ وہ دینی تحقیقات میں عقل اور مشاہد کو ایک کرے۔ کیونکہ دو اور  
کوئی می موافق تیتوں کے صحیح ہونے میں کامل حکم رکھتی ہے۔ دنیا میں آج جو بہت  
تائیں اور عالم لوگ ایسے دیکھنے میں آتے ہیں کہ جو خدا کی ہستی اور اوسکے احتما  
کے دریافت حال میں اپنے شین عاجز ظاہر کر لے ہیں یا دوسرے لفظوں میں  
ایوان کا ہو کہ وہ خود با وجود عالم اور فاضل ہوئے چھرا پی عقل اور منطق کا س  
لامانی نہیں پاتے کہ جس سے خدا کی ہستی کا ثبوت اور نکر ذہن شین ہو سکے اور  
اور اسیلے بعض اور میں سے متشتمل (اسکب پٹک) ہو جاتے ہیں  
اور بعض پاؤ نیو سٹ اور بعض منکر ہو جاتے ہیں۔ علاوہ اسکو  
جو مدھب والے ہیں اونھیں بھی اختلاف پایا جاتا ہے۔ بعض خدا کو واحد اشریف  
اسکے میں بعض اوسے آدمی کی صورت میں لیتی اوتا رہو نا بھی لیتیں کر لیتیں

اور بعض ان دونوں سے بڑھ کر تسلیت کے مسئلہ کی پسروں کی اگر لئے ہیں۔ اپنے کھل اخلاق و عقل کی کہی پہنچی اور مشاہدہ کی لفظ ہے موجود ہے جو ہاتھ سے فریق کا آدمی اپنے خیال اور دلائل عقلی پر نازک رہا ہے اور انہیں کو کامل یقین کرنا ہے۔ گرے سے حقیق کی لگاہ میں اوس وقت تک اپنے سے کوئی ابھی انہر دعوی میں کامل نہیں ہو سکتا۔ جب تک کہ اونچے اپنے فتح کو عقل اور سبھرہ دونوں کے اصول پر مبنی نہ کیا ہو۔ کیونکہ ہنرو اپنے ثابت کیا ہے کہ بغیر ان دونوں کی موافقت کے کسی شخص کے دعوی اپنے صحیح فتح کا اطلاق قائم نہیں ہو سکتا۔

احکم کے بہت دلیل لکھیم یافتہ (جنکو بجز اسکوں کی ہے) میں کتب کے گھنٹوں کے اور فرصت کی وقت کو کہیں کو دا درگپ شپ میں پور کرنے کے روایات امور سے قطعی ناداقیت ہوتی ہے ایورپ کے بخشن مشہور غالیون خان اس پیسنس ہکسی افضل وغیرہ کی اون رائیوں کو بڑھ کر پائی جو اونوں پر مذہب کے بارے میں خاہر کی ہیں خود کی مذہبی معلومات کا بڑا عالم سمجھ کر اونہیں کے پیرو ہوئے کا فخر کرنے ہیں۔ اور جناب کرنے میں کو بھی بہت ایورپیوں میں صدی ہے کہ جمیں۔ دیبا میں الیکو عالم پیدا ہوئے ہیں کہ جنہوں نے دلائی عقلی سے ثابت کر دیا ہے کہ خدا کی ہستی کا ثبوت نہیں۔ یا تجھے اکیلیا مسئلہ ہے کہ جسکے اور غور کرنے کی ہیں کچھہ صورت نہیں۔ کیونکہ اسکا حل انسان کی طاقت سے باصرہ ہے۔ جو اسکے اس مقولہ اور نیز وغیرہ اس لچڑا اور کنز و رتحقیقات پر بنانیت افسوس کرتے ہیں۔ کچھہ اپنے کہ جس دہر یہیں کے خیال کو آج وہ ایشوریں صدی سے منسوب کر کے فخر کرتے ہیں وہ جدید نہیں بلکہ ہزار و ان برس سچے ہائے اون تھیں بنگرگوں کے دلوں میں بھی موجود ہے۔ جنکو آج ہم غیرہ پر یقین کرتے ہیں۔



میں ہنگلود یعنی مثا بردہ ہے اسیل نہیں ہے اور جو حرف علم کی آنکھوں سے فدا کو  
چھا نہا چاھتھی ہیں۔ اسپنھر ادھکسی اور اصل دغیرہ کی کتب کو پڑھ کر  
جو لوگ اور پڑھی خیالات کی پیروی کرتے ہیں وہ بھی نہیں سوچتے کہ ان محققون  
کے خیالات نصیحی معلمات میں ہرگز درست نہیں ہو سکتے کیونکہ انہوں نے  
جس علم پر یعنی علوم میں قابلیت پیدا کی ہے مکمل دینوی علوم ہیں ویسی  
معرفت کا انہیں سے کوئی عالم نہیں اور نہ انہوں نے اپنی زندگی کو طریقے  
دنیداری کا نمونہ پیا یا۔ لپس جس علم میں اونکا خود عبور نہیں ہوا اوسکے  
پار کر میں اپنی رائیں کیوں کر سمجھ اور صائب ہو سکتی ہیں؟ کیا ایسے کیروں لوگ  
ہمارے پاک ہیں موجود نہیں ہیں جو باوجود پڑھنے کے ہوئے اور خاندانی کتاب  
کے بھی رائے خاہر کرنے ہیں جس سے ثابت ہوتا ہے کہ اونکی رائے میں یعنی  
بوٹیاں بھی موجود ہیں کہ اونکے ذریعے سے تابنگ کو گلاکر سونا بنا سکتے ہیں۔  
کو یا اونکی رائے میں تابنگ کا سو سے کمیں کشل میں تبدیل چو جا نہ ہوئے ہے۔  
نکن ابھی ایک ایسے شخص کے پاس جاؤ جو علم طبعی اور کیمیا اور کیمیٹری کا عالم  
ہو اور اپنے چیزوں کا سونا بن سکتا ہے یا انہیں پڑا در وہ اسکے جواب میں  
صاف کرہے گا کہ نہیں۔ لگر تم وجہ سمجھنا چاہو گے تو علم طبعی کے سامنے ہتھاری  
لشکی بھی کر دیگا۔ کو یا اس تحقیقات کا عقدہ جسمیں تبدیل دمات کا لعل ہے  
یہ شخص بسیکر اور کا لعل علم طبعی سے ہے کسی ایسے شخص سے جو علم طبعی کا عالم  
چھین ہے۔ کو گیسا ہی پڑھا کرہا اور خاندانی کہوں نہو۔ ہرگز ہرگز نہیں کہیں کہنا۔  
پڑھنے پڑھنے تحقیقات بھی مثل اور بہت سی تحقیقاتوں کے تجربے کی محتاج ہو۔  
اور وہ توں کی اصل ماہیت اور نئے خواص کا علم۔ کیمیٹری کے تجربات  
پر مونوفر ہے۔ لپس جس جگہ پر اس مسئلہ میں خیالی ہو ہو سون کی رائے مغلظ

اور سچا کا رہ ہے۔ ولیو ہی دینی معاملات میں اون لوگوں کی رائے بھی جو مخفی علم طبعی یا منطق اور اصول سیاست مدن کے لامانی عالم یا مصنف اور محقق ہیں۔ صداقت سو سبرا ہوتی ہے اور ہرگز ہرگز تسلیم کے قابل نہیں ہوتی دینی امور میں صرف انہیں کی رایوں کا پورا پورا وزن ہو سکتا ہے جنہوں نے دینداری اور نیز دینی تحقیقات میں اپنی ہمدری کو صرف کیا ہے۔ اور اس موقع پر ہم یہ بھی ہمایت جرأت اور فخر کے ساتھ کہتے ہیں کہ دینی تحقیقات میں جیسا اسما را ملک مصروف رہے ایسا کوئی دنیا میں نہیں رہتا۔ جیسے ہمارے ہمیزگر رشی گذر ہیں جو گھر پار چوڑا ملخیگل میں جا کر کل عمر دہم کی تحقیقات میں وقف کر دیتے تھے۔ اور سچاڑا کی کہوں ہمیں بیٹھے بیٹھکر مخفی دینی سایل کے حل کرنے میں محور رہتے تھے۔ گو وہ آج اس دنیا میں نہیں ہیں۔ مگر اونچی تصنیفات پہاں وجود ہیں اور ان گل کتب میں روحانی دنیا کے جو وہ جوہات اور مثالہ دات وہ درج کر کے چھوڑ گئے ہیں۔ وہ دینی طالب علموں کے دینی معلومات کی ایک کان ہے۔ خدا نخواستہ ہم مرقومہ بالاعالمون کی خدیجی رائے کو قابل تسلیم نہیں ہے اپنی طرف سے کسی طرح پاس ادب میں کمی ظاہر نہیں کرتے ہیں۔ ملکہ ہمایت لقظیم اور ادب کے ساتھ اونکی اون کوششوں کے لئے اپنی اور اپنی قوم کی طرف سو ملکوں سے بکا اٹھا دا کرتے ہیں جو علم طبعی۔ سیاست مدن اور منطق وغیرہ کے متعلق جدید تحقیقیاتوں کے ساتھ روشنی ڈالتے وقت اولنی علی میں آئی ہیں۔ ہمان دینی علوم پر اونھوں نے جو کچھ رائین ظاہر کی ہیں اونکے قبول کرنے سے بہم نہیں۔ اسیلیے معدود رہیں۔ کہ جن علوم کے ذریعہ سے اونھوں نے دینی سایل حضور مسیح اپنی ہستی کو حصل کرنا چاہا ہے۔ وہ ذہنی راز کے اکٹھاف کا۔ جیسا کہ ہم تو اپنے

ثابت گیت حقیقی اور کامل دلیل مخونتے سے راستی پہنچنی نہیں ہے۔

حصاری ناظرین مرقومہ بالامضوں کو پڑکر ایک دفعہ صیہ ضرور جاہنگیر کی خواہ کر رکھنے کے حجہ دلائل عقلی اور منطقی سے خدا کی ہستی کا ثبوت کامل اور یقینی ہیں جو پوچھ سکتا۔ اور اوسکے ساتھ مشاہدات اور تجربات کی ہبیاج باقی رہتی ہے تو وہ مشاہدات اور تجربات کیا ہیں اور کیونکہ حاصل کئے جاسکتے ہیں؟ اس سوال کے جواب میں ہم خاتم اخخار کے ساتھ صرف اسیقدر کہنا چاہتے ہیں کہ جیسی علوم طبعی کے تجربات کے لئے مادی دنیا ہے اور علم بہت کی تحقیقات اور مشاہدات کے لئے اجرام فلکی میں اوسی طرح ہے خدا جو روح متعلق ہے اوسکی ہستی اور نیز علوم دینی کے مشاہدات کے لئے غیر مادی یا در دھانی دنیا ہے جیسے مادی دنیا میں ہماری چیزوں کے دیکھنے کے لئے نیچر لے ہیں اوری آنکھیں دی ہیں اوسی طرح روحانی دنیا میں دیدار الہی اور اوسکے اوصاف اور دلگیری بے تعداد حالات کے مشاہدہ کے لئے روحانی آنکھیں بھی ہمکو عنایت ہوئی ہیں۔ چنانچہ جیسے ہماری روح ایک نہایت لطیف چیز ہے ویسے ہی ہماری روحانی آنکھیں بھی خاتم لطیف ہیں۔ مادی دنیا جو خاتم اور گناہ میں غرق رہنے سے پہنچ دیکھ ایک ایسی عادت کے انسان بخواستے ہیں کہ گواہ پھر ہماری نگاہ میں روحانی دنیا بچڑوہم اور خیال کے اور کچھ و قوت نہیں رکھتی۔ مگر وہ حقیقت یہ ہماری غلط فہمی ہے۔ روحانی دنیا اسی مادی دنیا کے اندر ہے اور چاہوں طرف سے خدا کی ہستی سے محیط ہو رہی ہے۔ جیسے اس دنیا کی خاتم مادی پہنچ افتاب کی روشنی سے منور ہوئی ہیں۔ اوسی طور پر روحانی دنیا کی کلی

چیزیں اور اوسکے کل قوایں تو رہی سے منورا اور روشن ہیں۔ لبیں ہر لبیں  
روح آن لی جسے نیہہ قوت پیدا کر لی ہو کہ وہ مادی دنیا کے گرداب سے  
حرب خواہش گزار سکتی ہو۔ تو وہ بیتک مادی دنیا سے گذرا لئے ہی روحانی  
دنیا میں حاضر ہو سکتی ہے۔ اور وہاں وہ ذاتِ الہی اور اوسکی کامل  
صستی کو اوسی خوبی اور لطافت کے ساتھ روحانی آنکھوں کے ذریعہ سے  
مٹا ہے کر سکتی ہے جیسے کہ وہ اس دنیا میں صد نامادی چیزیں جسمانی  
آنکھوں کے ذریعہ سے مشاہدہ کر رہی ہے۔ چونکہ روحانی آنکھوں روح کی  
صرف روحانی دنیا میں باقئے سے کھلکھلتی ہیں۔ اور خدا روح مطلق ہے۔  
اسیئے جسمانی آنکھوں سے جو خدا اسی سنتی کو دیکھنا چاہتے ہیں۔ وہ ہمیشہ اپنی  
ارادہ میں ناکامیاب ہوئے ہیں۔ عقل اور منطق سے ہر ایک شخص حب  
لیاقت اور پنپنی پنپنے خیال اور فکر کے موافق خدا اسی سنتی یا عدم سنتی کی دلائل پر  
کر سکتا ہے۔ مگر اوسکے ذریعہ سے خدا کو کوئی وکھلا نہیں سکتا کیونکہ وہ خدا  
وکیہجی کی آنکھیں نہیں ہیں۔ لپس سچی وجہ ہو کہ مراتب عقلی کے اختلاف سے  
خدا اسی سنتی کا شوت یا عدم شوت کل لوگوں کے ذہن میں کیسان موثر  
خیں ہوتا۔ اگر ایک کے خیال میں وہ کامل ہے تو وہ سے کے خیال میں  
مذنب ہے اور تشریک کی رائج میں اسی مسئلہ کا حل ہی طاقتِ انسانی سے  
باہر نجیبا ہاتا۔ لیں اس سمجھت کے بعد اس نتیجہ پر پوچھتا کچھ مسئلہ نہیں رہتا کہ علوم  
اور منطق وغیرہ کی تکمیل اگرچہ پر طصحِ استعمال خدا اسی پہچان کا معمولی اور  
امدادی ذریعہ بھی جاستی ہے مگر اوسکی سنتی کے دکھلائے یا کامل شوت  
اور یقین کے پیدا کرنے میں وہ فیضِ نفس کامل ذریعہ نہیں ہے۔ لپس خدا اسی  
سنتی کا یقینی شوت فہرست نہیں دلائے کے لئے قوتِ منادہ کا حاصل کرنا اور لبیں

ضروری اور لازمی ہے۔ دیندار کھانے والویں بین بھی جو نوکر خدا کی قوت سے  
 اخراج نہ ہیں ہیں۔ اور تسبیب ارادہ ماری دینا سے لگکر، وہ اپنی دینا میں جانے کے خلاف  
 نہیں رکھتے ہیں اونکے وہ لوں پر بھی خدا کی سیکھی کا ثبوت کا باہر طور سے منقول نہیں  
 ہوتا اور اسیکے ایسے لوگوں کا دل اعتقادِ اصلی کے نحاطے سے اکثر اوقات ٹاہنڈوں  
 رہتا ہے۔ اور امکان رہتا ہے کہ وہ ایک روز دیندار سے رہنے پر ہو گئے  
 یادِ صورت دیندار کھانے ترہیت کے خفیہ طور سے لانہ ہے یا اور یا ہر چیز کی  
 سبکریں۔ ہم اس مضمون میں اون روک اور رٹکلات کا اکثر رہنی پڑتے ہیں  
 جو ایمان کو حصولِ مشاہد یا دوسرے لفظوں میں روحانی دینا ہے جانکر وہ  
 ہیش آتی ہیں۔ اور نہ اُس وقت اون طریقوں کا بھی بیان کرنا چاہتے ہیں جیسے دینکا  
 ارفع ہو سکتی ہیں اور ایمان بعدِ فعیہ اون روک اور رٹکلات کی روحانی دینا ہے  
 جانکر کی قابلیت پیدا کر سکتا ہے۔ مگر یا ان امور پر اسقدر کھنڈا چاہتے ہیں کہ  
 ایشیت جو اکثر روگوں کا یہ خیال ہے کہ اوسکے ممبران مذہبی کل مسائل کو حضرت علی  
 اولائیں پسندی کرتے ہیں یہ غلط ہے۔ پر ابھی سچھ محسن علم اور عقیق پر صادق ہے  
 کہ بیویت کو مخصوص نہیں کرتے بلکہ ایمان جیسی اور طریقِ مشاہد کے انتشار پر خشم  
 اولیل کی پیروی کرتی ہے۔ کیونکہ بغیر اول الذکر کے آخر انذکر کے بیچ محسن  
 مسٹنی ہیں۔ یہہ روحانی ہی مشاہد سے اور روحانی ہی دینا ہے جو مذہبی صداقت  
 مثل آیتیں کے ظاہر کرتے ہیں۔ روحانی دینا میں جانکر سب اخلاقی مذہبی رفع  
 موجعلتے ہیں۔ سر ایک دینی علم کی اصلیت کپل جاتی ہے۔ وہاں وہ سلسلہ ہوئے جو  
 پسک کل مذہبی تغیرت کا فور ہو جاتی ہے۔ وہاں پہاں کے مثل کوئی بہرہ دیا تو رہنما  
 نہ میں۔ خوشی اسی دھن تھا اور نہ بود۔ نہ پیروی رہتا ہے اور نہ پیروی جانلو۔  
 ایمان دینا کی دینی امور پر لکھتا۔ فتاویٰ کی روشی کے سر ایک شے کو جو پیروی خواہی

اہمکہوں سے ایک ہی شکل اور صورت میں معائینہ کرتے ہیں اوس طور پر روحانی دینا میں بھی اور الہی کے ذریعہ سے ہم کل روحانی جزیرے اور دینی صاف اور روش دیکھتے ہیں۔ وہاں ہاں کی طرح نہ سہب کے باری میں کوئی عقلی یا اعتقادی اتفاق فیماں ہمیں رہتا۔ وہاں کیا وید کے معتقد اور کیا انجیل اور قرآن کے معتقد گل ایک سوچاتے ہیں۔ وہاں جیسے خدا ایک ہے ولیسی ہی اوسکے دین کی ایک ہی کتاب ہے اسلئے سب اوسی حقیقی کتاب کی پسروں کی کرتے ہیں۔ روحانی دینا میں سہد و عجسہ حقیقی وید کے اوس وید کو نہیں موجود پاتا ہے۔ جو منکرت زبان ہیں ہے ماوراء وہاں اوسے اپنے چوکے کا گھینٹان شان ملتا ہے اور نہست پرستی یا اوتار پرستی کا نہ وہ گھینٹا تھی جی کو پڑی ہیں فیضیں پاتا ہے۔ اور نہ ہبادیو جی کو کاشی ہیں۔ وہاں وہ گھنکا اور جھنپنا۔ سر جبا اور نہ برا۔ ستھج اور را و کوشل اور دیار زن کے سبکو پچھاڑ کا پانی ملا خطر کرتا ہے۔ وہاں نہ وہ کسی کی چوٹی دیکھتا ہے اور نہ جنیو سب بہن اور کل قوموں کے لوگ وہاں ایک ذات میں لظراتے ہیں۔ مسلمان جب ہے جانی دینا میں دخل موتا ہے تو وہاں وہ قرآن ہیں دیکھتا جو عربی زبان ہیں ہے۔ اور نہ وہ بہشت دیکھتا ہے جسمیں جو ہیں اور غلبہاں موجود ہیں۔ اور نہ وہاں وہ کسی کو خدا کے خاص الخاصل میں ایسا موجود پاتا ہے جو کسی فوم یا فرقہ کی شفاعت کا مدعی ہو عیسائی بھی وہاں عاکر حیران موتا ہے جب وہ دیکھتا ہے کہ اوسکی بیان میں جن باتوں کا ذکر رہتا وہ گل راست نہیں ہیں وہاں وہ دیکھتا ہے وہ دیکھتا ہے واحد لائسٹر کیپ کے ساتھ وحد ایشیت ہیں ہمیشہ وحدیت میں واحد ایشیت کا مسئلہ صادق نہیں تھا ہے اور نہ ہمیشہ کے جنم کا بھی کیفیت شان ملتا ہے کسی کی شفاعت کا بھی وہاں کوئی معنی نہیں ہے اور نہ کسی انسان پر صرف ایمان لائے سے کسی لوگنا ہوں سے نجات ملتی ہے وہاں جھوپ پر کیس کو خدا کی بے ہمتا صورت صاف

او رعیان نظر آتی ہے۔ اوسی طور پر ایک رحمانی دین اور اوسکے میدھی سادھی  
عامہ فہم اور غیر مبدل مسائل جی ایسے صاف اور روشن و کھائی دیتے ہیں کہ نہیں  
شکر کر دی کی کیونکجا لش نہیں تھی۔ خداوند کریم ہم سکور و حانی دنیا میں جاتے  
کی قوت عطا کرے اور سہرہ ایک پاکیش رین پن کے انہیں جیگڑوں سے انکال کر رکیں  
عامگیہرہ بہرہ جتی کام عقد نہ کریں ہماری ساری روحانی صراحتوں کو پورا کرے آئیں

## ایمان اور علم

### دونوں کے جد اگاہ نہیں احمد اور یاہی لعفہات

ہر ایک ایسے شخص کے لئے چیز پر دیندار ہوتے کی آنر و رکھتا ہو یہ امر نہایت ضروری ہے کہ وہ ایمان اور علم کی تعریف اور نکے جد اگاہ نہ مقاصد اور ایسکی باہمی رشتہ کے مفہوم کو سچوںی تفاصیل سمجھے اور ذہن نشین کرے جس سے اس ایسا ۱۹  
صدی کے زمانہ میں جیکہ نصف لوگوں کو اتفاق بعلم کی روشنی سے ہر لکھنؤ کو وققی  
او راصلی صورت میں مشاہدہ کر شکی غرض سے اپنے اپنے دماغ کو روشن کرنا کا موقع  
حاصل ہے بلکہ انگلش گورنمنٹ کے ذریکے کو مت ہونے سے انسانی مہنگائی پورا کرنا یوں  
اہر دوی جیسے بغیر ترقی پر ہاکو حاصل ہے کہ جس سے ہم بلا خوف خطر  
جیوں لے ہوئے اسکے پھر لئے اور سچے اصولوں کے نہ سیما کرنا کا پورا مجاز رکھتے  
ہیں۔

ایمان .. مذہبی اصطلاح میں روح کی اوس قوت سے مراد ہے کہ جسکی پرولٹ ہے  
ایک غیر محیم لعینی نیکارا اور اپنے سے اعلیٰ اور اپنے اور قادر اور حاکم کی روشن  
یا چیزیں شے کی سی کا بالطبع قابل ہوتا ہے اور اوسکے ساتھ واسطہ یا متعلق ہے یا کرتا ہے  
اور حکمی ترقی سے آخر کار ایک بے ہمتا خدا کو یہ تمام کا نیاست کا خالق ہے اپنے مخصوص  
حقیقی اور اپنی روحانی بھلائی کا سیع جان اور کسی حقیقی شے کی کوئی بیرون ہے اپنے  
قیم فیضیا بکرتا ہے .. ہی ایمان فہم بہ بادوں کی ڈیوار .. ہے لکھ جسے انگریز کو کہا گیں

سائنس کہتے ہیں اوس سے مراد یہاں پر صرف اوس تحقیقات یا معلومات سے ہے کہ جو بیرونی یا جماعتی دینا سے متعلق ہے۔ اور جیکی تحقیقات ظاہری خواہ شون، اور عقل پر مبنی ہے۔ اور یہ علمات جماعتی آرام اور آسائش کے مہیا کرنے والے کو فرائی کرنے اوس ترقی دینے۔ ذہن کو تیز اور رسانا لئے۔ بیرونی تقدیس کے دستیاب یہم ہے پس پیش کا اعلیٰ ذریعہ ہے دلوں ہی کی ان کے لئے ضروری ہیں۔ پہلا۔ وصالی ترقی، اور ترقی کے لئے دوسرا دینوی بہبود اور ترقی کے لئے۔ دلوں میں ہی صدای عذیز ہے، ایک ایسا بیب اور عجده رکھا ہے کہ بغیر طاعتِ عتدال میں رہنے کے لیکے دوسرا نیکا بھی اور دوگار ہے گرفی زماں ہی دیکھا جاتا ہے کہ ایمان اور علم میں بھائیتی متفق ہو کر اعتماد کی صورت پڑھنے کے لیکے ایک پر دوسرے کے غالب آئے سے ہیں اس اور حمالہ کے نام سے دو جدید اکا نہ فرق پیدا ہو گئے ہیں یعنی ایمان (بتواس) غالباً وہ اپنے قین پچ دیندار کافی خیز کے فرق نہیں یعنی عالمون کو ہٹھنگ اور دھرمیہ کہتے ہیں اور جنہیں علم غالب ہے وہ دینداروں کو تنصیب۔ پہلی خیزی، و تحقیقت حال سے ناقص قرار دیتے ہیں۔ دینے علم کو اپنا جانی وشن فرار دیتا ہے اور اس دین کو اپنی فتوحات کے حصول میں سدیا قرار دیتا ہے جہاں کہیں لوگوں کو عذر فیض کا کچھہ کچھہ لطف لائے دیاں وہاں دیکھا جاتا ہے کہ دینیل اما اور عالمون ہیں ایک سخت لڑائی واقع ہے اب سوال یہ ہے کہ دلوں میں فتح کی ہوگی۔ دین کی یا علم کی اور آپنہ کو دینا میں دینیں ام ون کافشان قائم رہگا یا عالمون کا جہت دل آیا لوگ علم کے پیر و ہو گئے یا اپنے بھائی مختار بیگ کے ساتھ کاروڑا رفتہ رفتہ غیر اعتمادی کی صورت چوڑ کر اعتماد میں گز کر کے پوچھا ہے: پسیشور کے کہ ہم ذکورہ بالا سوالات کا جواب دین۔ پہمہ اصرحتہ دریک معلوم ہوتا ہے کہ ہم اول اون، بھاپ کو ظاہر کرن کر حاصلہ (سائنس) اور ایمان کی بنائے پڑ رکھیں گے

میں دنیا کی تاریخ کے وکیپیڈیا سے صاف معلوم ہوا ہے کہ دنیا میں ایمان کی استادی علم سے کہیں پہنچ سے ہے۔ کیا معنی کہ جس زمانہ میں ہمارا کا نام و لشان بھی نہ تھا اور لوگ مطلق بہ نہ جانتے تھے کہ ہر ایک چیز کی حصل ماہیت کی واقفیت محض قوایں قدرت اور دلائل عقلی پہنچی ہے اوس زمانہ میں بھی لوگوں کے دل ایمان کی رشیت سے منور تھے۔ بیکیں یہ معلوم نہیں ہو سکتا اور نہ شاید آئندہ کبھی معلوم ہو گا کہ کب اور کس وقت ایمان نے وجود میں آکر قوع انسان کے دلوں میں اپنی حرث قاچب کی۔ چنانچہ جطح کوئی نلاسفر۔ (قدحہ کا عالم) یہ نہیں کہ سکتا کہ بچے کے دماغ میں کب اور کس وقت سے خیالات کے پیدا ہونے کا آغاز ہوتا ہے۔ اوس طرح یہ ہماننا بھی نہ امکان نہیں معلوم ہوتا کہ انسان کب اور کیونکر ایمان کی بدلت و نیدار جنمگار میں اسیں نکل نہیں کہ وہ زمانہ تھا کہ جب علمر کا وجہ، درکار اوسکے نام سے بھی لوگ واقف نہ تھے۔ اور نہ یہ جانتے تھے کہ قانون قدرت کس درخت کی شاخ کو ہوتا ہے میں۔ جب ہر قطروں کی تھے اور ہر دینی خیالات کے اگلانے والے۔ اور دلکو چھپے ہوئے پیارے کی محبت میں غرق کرنا یا اس انسان نظر آتے تھے۔ کیا سوچ جیسا چاند کیا سارے اور دیگر بے شنا دا جرام فتنی کیا پہنچ یہی انسان کرہ رہیں کیا بڑے بڑے اور سچے اور آسمان کو چھوئے والے پہاڑ کیا سندھ، اور اوسکی جہیب آواز دینے والی لہریں کیا ہو کے بڑے بڑے طوفان اور بیکوئی غرض مکمل خلائق کی کل جیولی ٹھیکی چیزیں تفق اور بہم آواز بوج کر انسان کے دلوں کو کسی غنی معبود یا معبود وون کی ہے قدرت اور حکمت سے منور کرتی تھیں۔ غرض کا نہ پیدا ہر دیکھو اور ہر دین کا ذکر۔ اجہان جاؤ و مان ایمان او رائقاو کی باتیں سنبھی جانی نہیں۔ مگر رفتہ رفتہ وہ وقت بھی نہ رہا۔ اور لوگوں کے ذمے شتر قی شروع کی۔ اور پھر جی میں اس دنیا کے تعلق بھی طرح طرح کے خیالات اور عین لگے سیدہ دنیا کو جس سے ست کیونکر وجود میں آئی

ہے۔ پوکیونکر ہی سبھے و کیسے نہیں ہے کیستہ بنا یا ہے و کیوں نہ فایم ہے؟ سورج چاند کیوں  
کبھی ظاہر ہوئے میں اور کبھی ہم پڑھاتے ہیں۔ ملی ہاں تھیاں سبھر وہی بیچر کے ظہور وہ  
اپنا اصل کی لستہ کیوں ہوں ہیں اور ہم کے مگر مسوات (و) اور ٹھیکان کا جواب  
کیونکر دیا جاوے سے علم اور شکل تو کچھہ ایس تھا نہیں۔ صرف ایجاد تھی عبادت مذاہ  
تھی مثا جا نہیں اور استراتجی تھی اس تھی یہ بھیت اسی کا خاصہ ہے کہ  
جب انسان کے دل میں کسی اسر کی خیانت ہانے کے لئے کوئی سوال پیدا ہوتا ہے تو  
جب تک کہ وہ اس کوئی نہ کوئی جواب بخیجے ہو پانچھا حصہ بھیں کہ نیا تک بکھرے  
جی کو نقشی نہیں ہوتی۔ پس شود کے مژوں میں ہر ایسا نئے کچھہ بیب گہر کرائے پئے  
اپنے جی کی نقشی کر لے۔ چنانچہ اوس وقت اونہوں نے صرف پیدا ایش کے مثال کے  
حل کرنے میں اکتفا نہ کی بلکہ اوسی ایکان اور اشتھاد کے جو شش اور ولود میں ہر کی  
عجیب و غریب چیز اور واقعہ کے متعلق دریافت حال میں کچھہ نہ کچھہ موسوہ میں  
قائم کرائے اپنے دلوں کی نکلیں کر بیٹھے اور محض ایکان اور اشتھاد کی مدد سے کھل لیو  
اور واقعات کی مانیت دریافت کر مثل ایک فلاسفہ کے ہر ایک شے کی اصلیت  
جانے کا گہنہ کر لے گے اور خود ہی میان مٹھوں بیٹھے۔ پس پھر تو پہ کیوں ہو گئی  
کہ جب کبھی کوئی قدرت کا عجیب و غریب واقعہ مثل سورج گریں یا پانڈریں پیغیرہ  
کے دیکھتا اور اسکے دلیں اس راز قدرت کے معلوم کر شکی خواہیں پیدا ہو جائیں  
وہ فوراً وہ تا اور تا دیاں دین کے پاس پہنچ کر مستفسر ہوتا۔ جواب! آپ لوگ  
چونکہ کل راز قدرت اور اسکے بہیدوں سے واقفیت رکھتے ہیں۔ صحیح عنایت  
کر کے بتلائے کر فلان واقعہ کیونکر ظہور میں آیا۔ سوال کہ چونا حصہ کا نا وہ دین  
نے نہایت فخر کے ساتھ اوسکا جواب، میرا اسکی شکی کردی اور وہ خوش ہو کر پنچ  
گھر علا گھا۔ جانچے اوس زمان کے نادیاں مذہب کے کل اسی پیورہ اس لغو باقیت ہے

اور دو تین جو اول شے منظاہر قدرت کی نسبت مطہرین آہی تھیں رفتہ رفتہ قلم بند ہو کر  
دنیا میں ہر ایک قوم کی کتب مذہبی میں رواج پا کیں اور بمحاذ باں مک پوان  
قرآن اور حمل بیث اور بیانیں دخیلہ نامون سے نامزوگی کیں اور اخیر کو  
جب پہہ کتب لوگوں میں رواج پا کیں یقین بس ہر ایک ہی فرقہ نادیاں مذہب کا  
مرہ گیا کہ جو لوگوں میں کل دینی و دینوی مسائل اور قوانین قدرت کا راز دار ہجھا جاتا  
ہنا اور اسیلئے لوگوں کے دلوں میں اوس وقت مذہب اور احکام شریعت کا پھانٹک  
دخل ہو گیا تھا کہ ہر جد ہر دیکھا وہ ہر مذہب کی بادشاہت ہے۔ جہاں جاؤ دیاں  
ہاؤ دیاں مذہب کی سلطنت ہے غرضکے اس طور پر دنیا کی کل قوں میں ایک زاد تک ہاؤ دیاں ہیں  
کی احیاعت کرتے رہیں۔ مگر ہر رفتہ رفتہ زمانہ نے زندگی دلنا شروع کیا اور دنیا  
میں مذہب کی بادشاہت کے مقابل اور ایک شے بادشاہ نے سر فکالا اور اوسکی  
حکومت کا آغاز ہونے لگا۔ کیونکہ انسان کی طبیعت میں خداوند کریم نے حب طور پر  
دینی حس پیدا کیا ہے۔ اوس طور پر اوسنے اوسے سوچ و بچارا و رغور و فکر کی  
ساتھ مٹا بدھ کی جو حس سے مشرف کیا ہے چنانچہ جب پہلا شاعری کا زمانہ گئی  
اور لوگوں کے فکر کے پہلے کی نسبت زیاد ترقی حاصل کی۔ تو سابق کے اندھا سوچ  
بھیجے ہر ایک بات کے قبول کر لینے کا طریقہ ھاتا رہا۔ پس ہر اونہوں نے کل امورات  
و افعال اور قوانین قدرت کو منظر غور مٹا بدھ کرنا شروع کیا اور ہر ایک شے کی صل  
بیت معلوم کرنے کی غرض سے اوسکے متعلق خاص اصول اور قوانین کا فکر کرنے  
لگ غرضکے رفتہ رفتہ اونہوں نے ہر ایک بات میں عقل اور فکر۔ جھٹ اور دلیل کو  
دخل دنیا شروع کیا۔ اور ہر ایک امر خواہ پیشتر سے کیا ہی معتبر سمجھا گیا ہوا اور نادیاں  
مذہب اوسکی بھی کوئی کیوں نہ دیتے ہوں بلا ثبوت اعتبار کرنا چھوڑ دیا۔ ہر تو کوئی  
قول یا فعل یا اتفاقہ زخواہ وہ عالم لوگوں کی نظر میں خدا سے ہی منسوب نہیں جانا ہوا۔

ایسا نہ ساختا حبکو اونہوں نے ایک دفعہ عقل اور حقیقت اور قوانین تدبیرت کی وجہ پر کچھ نہیں ڈالا۔ کہ جسپر کہنچتے ہی اونہیں معلوم ہو گیا۔ کہ ماڈیان نہ ہے جن جن رواںیتوں اور حدیتوں اور پر انون کا دام بھر لئے ہیں وہ سب لغو اور بے اصول ہیں اور اوتارا اور پیغمبر ہی ایسے نہیں بھگی ہیں اتنیں قابل یقین بھی ہوں گے۔ جنہاں نے خیال اور تجربہ میں اونکے دنون دن ترقی ہوئے ہیں۔ اور روزہ روز اونکی خوشی اور تمیز زیادت سے زیادہ بڑھئے ہیں۔ اور اول میں اس تحقیقات کے متعلق صدر اصل اقتین۔ الیسی الیسی ظاہر ہوئے لگیں کہ جس سے اونکا دل اپنی تحقیقات کو واقعی اور سچ ہوئے میں کامل بہر و سہ کے ساختہ یقین کرنے لگا۔ حتیٰ کہ انتظام دنیا کے باہت سیکڑوں الیسی رواںیں جو دیندار دن میں صرف نہیں اور جن پر ماڈیان نہ ہب کہ فہمی اور توهات کے پنڈ ہو کر یقین کرتے تھے۔ ان محققون کے نتے دیکھ نہ صرف جہوٹہ اور لغو ثابت ہو ہیں۔ بلکہ اونکے تحقیقات کے سلسلے میں ان چیزوں کی سچی اور روشن تصویر بھی کھیچ کر اونکے سامنے نہ رکھتا تھا۔ اور سچھ اپنے صاف صاف منکشف ہو گیا۔ کہ انتظام دنیا کا جن اصولوں پر قائم ہے وہ کچھ اور ہیں اور ماڈیان نہ ہب کے دھکو سے ان امورات کی منبت محض بے بنیاد ہیں۔ اونہوں نے دیکھا کہ جن قوانین کی بنیاد پر ہی سارا انتظام کا بنیاد کے مبنی ہے وہ ماڈیان نہ ہب کے کبھی خواب خیال میں بھی نہیں آئے۔ چنانچہ اس راز کا افشاں ہونا تھا۔ کہ محققون لئے کہلک کہدا کتب نہ ہی پر عیب کیری شروع کر دی۔ اور ماڈیان نہ ہب کی رواںیوں پر عکتہ چینی کرنے لگے اور ماڈیان نہ ہب محض نقصوں ہی کے سرو میں جو کچھ کھانیاں گھڑتے ہیں آئتے تھے۔ اونہوں سے اونکی جڑ اور کھاڑی شروع کی اور خاص و عامہ میں ایک قسم کا اونہوں نے تھا۔ اول دیا۔ کون تھا جسے ان محققوں کو اس زور و شور کے ساتھ ہاڈیا۔ جن پر جلد کر گلکیم

مستعد کر دیا۔ اور اونتے مقابلہ کرنیکی طاقت دیدی ۹ یہ وہی بھت احیکوہم لوگ علم سے موسوم کرتے ہیں۔ مگر اوس وقت دین کی بادشاہت میں بیچارہ علم دسانیں کی حکومت کو کو ان سنتا ہت اسرا کیک چھپے بڑے بڑے نی محققون کے بارے میں کفر کے فتوے دیجی شروع کئے۔ اور خاص دعام ان بیچاروں کو ہنکر کافر۔ مشرک اور دھرمیہ غشیہ ناموں سے نامزد کرنے لگے اور علم و فلسفہ کے جانی دشمن ہو گئے اور یہی بنیاد پساد طفین کی ہوئی۔ بھر تو جد ہر دیکھواد دہرا رہا تھی۔ محققون اور ما دیان مذہب میں وہ سخت لارٹی شروع ہوئی کہ جکے خیال کرنے سے ایک دفعہ رونگٹے کھڑے ہو جاتے ہیں چنانچہ دنیا کی تائیخ اون واقعات سے بہر ہی ہوئی ہے۔ کہ جکے پڑھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ مذکورہ بالاعالمون اور محققون پر ما دیان مذہب کی طرف سے اتنی جلا دی اور سفا کی ہوئی سے کہ جیکی کچھ امتحانہ نہیں اور وجہ اس حیرت ہاں کشت و خون کی محض یہ تھی کہ یہ لوگ اپنے بھنس جایوں کی بھی بھروسی کی شکریک سے علم اور عقل کی تعلیم میں ترقی مار تظر کیتے تھے۔ اور چھا ہے تھے کہ لوگ مثل اونکے چھوٹے توہات اور نیع صفات کی پڑیوں کو کاٹ کر آزاد ہوں۔ یہی خاص وجہ تھی کہ دینداروں نے ان بیچاروں پر ظلم اور تعددی کور دکیا۔ چنانچہ دنیا کے بڑے بڑے اور مشہور فلاسفہ و مذہب و اون کے ناقہ سے جو کچھ مصیبتوں اور ٹھائی میں اونکے خیال کرنے سے ایک دفعہ پہنچ کا دل بھی پالی ہو جاتا ہے۔ اور وہ بھی معمولی مصیبتوں اور محض روابطی فتوں سے اول کا پیچا نہیں چھٹا۔ بلکہ اکثر اوقات اول کا اس سچی مخالفت میں سرہی تن سے جدا کیا گیا ہے۔ مگر یہ سب کچھ اونہوں نے دلی حوصلی کیا تھہ برداشت کیا۔ اور کبھی حقیقت کے پہلے نے میں ایک قدم ہی پیچو نہ کہا۔ سچ ہے راستی الیجی جیز ہے۔ کہیں بخواہ علم سے متعلق ہو یادیں سے جہاں کہیں بستی ہے وہاں اونکے

عدیم الشال طاقت دیکی گئی ہے۔ اور یہہ کلام منہ کو پیش کیا جیسے سے صادق رہا ہے کہ سماجی اور خدا خود راستی ہے۔ پس اگر نہ ہب والے ہائیں کروہ اپنے چھوٹے اور لغوماں اور بے اصل روایتوں۔ اور تھبنا نہ ہائیون کی وعظ اور فتح سے علم کی تحقیق شدہ صداقتوں سے لوگوں کو محروم کر دین تو یہہ اونکی محض کم فہمی اور عین خام خیالی ہے۔ اور بخلاف اوسکے اگر عالمہ اور حجۃ حقیقی یہ ہائیں کہ وہ دین کی روحاںی صداقتوں اور دینداروں کے سچے مابین ایمانی کو دینا سے دفع کر دین تو یہہ اونکی محض بے علمی اور کوتہ ایشی ہے۔ خدا کی عبادت اور اسکے ایک حقیقی عاپد کی روحاںی طاقت کے مقابلہ نہ رکھے عالموں اور لاکھ محققتوں کی بے سروبا و لیپیں اور بے اصل تحقیقاً تین کچھ حقیقت نہیں کہتیں۔ علم کا دریافت ہونا اور اسکے متعلق اصول اور قوانین قدرت کا معلوم ہوتا نہ صرف مذہبی فوہات اور تھبنا کی اصلاح کا باعث ہوا۔ بلکہ ہمارت۔ وہ میرہ کے تعلقات زندگی میں نہایت ترقی ظہور میں آئی۔ اوسکے طفیل لوگ برسوں کا سفر جیون میں اور جیون کا حسپد دوزن میں اور گنہوں میں ٹکرائے گے۔ برسوں میں پہنچنے والی خبروں کو چند منٹوں میں پوچھانے لگے۔ جن آنکھوں سے پہنچل ایک یاد دہیں کے فاصلہ کی چیز دیکھہ سکتے ہے۔ اب کڑووں میں کی دوڑ دوڑ اشیا کا گہر سبھی تاثر دیکھنے لگے غرمنکہ زندگی کے کل مراتب میں کیا کہا لے سینے اور پھر لئے کی چیز دن بیز دیا دیگر ضروری ہاتون میں علم کا بھی وغیرہ پس سحر از دیکھا جانا ہے۔ مٹا پٹا اگر ہم نہ رہ بس پہنچ کے آدمیوں سے اپنے لئے قابو کریں۔ اور کل مراتب زندگی کو لغور ملاحظہ کریں تو صفا و حجۃ کو چھپتے ہا کرا بایا لے پاک ہے۔ یہو اونے کو لیختی ہی نہیں۔ یا یوں کہو یہم اونکے مقابلہ میں معلوم ہے۔ سچے سکلو: ہماری اکب اور نکی اور

اعلیٰ انسن انسانی پیدا ہوئی ہے۔ چنانچہ یہ سب کے طفیل ہے؟ صرف علم کی طفیل علم لئے ہمارے مشاہدات کی طاقت کو یہاں تک ٹرپا دیا ہے کہ جو کچھ انتہا نہیں۔ کویا زمین اور آسمان کے فلاٹے ایک کردے سے ہیں کیا جو ہی کیا ہے جیز میں دیکھو اس قدر تحقیقات ہوئی ہے کہ جد ہر تظریف پر اور دہر ایک مجزہ کا ہے اسی ہے الائس علیٰ ترقی کو دیکھ ل بعض محققین جو یہ خیال کرتے ہیں کہ اس اب کسی زمانہ میں دین یا دہرم کا دیتا میں نام و لفاظ نہ رہیکا ہے محض خام خیالی اور کوتہ اندیشی ہے۔ اور کوئی حق پسند اور دور اندیش اونچی اساتھ سے تفاق نہیں کر سکتا کہ اس باہمی تکرار میں دو میں سے ایک کو کبھی قطعی فتح اور دو کو کبھی پوری پوری شکست ملیگی۔ کیونکہ مذہب والوں سے صرف یہ غلطی ہوئی کہ جن باتوں کا وہ خود یہ سمجھ علم نہ رکھتے ہے۔ اونچے جانش کے محض و ایتوں کی پاسندی میں مدعی ہئے۔ اور جو مک اونچی حکومت سے باہر تھا۔ اسیں حکومت کر نیکی غرض سے قوانین مضبوط کرنے لگے اور جس چیز کا اونچیں حق نہ پوچھتا تھا اوسکو ٹھہری سے اپنی سیراث سمجھتے لگے۔ اور بھی وجہ ہوئی کہ زمانہ حال کے خیالات سے اونچیں پس پا ہونا پڑتا۔ اگر وہ اپنے خلافہ زد ایسرہ دین ہے اس باتوں نہ دہر لے اور اون باتوں کے جانش کے مدعی نہ ہوئے کہ جنکا اونکے احاطہ و اسے کچھ تعلق نہیں توجہ دے اس ضعف اور بیکسی کی نوبت کو ہر گز ہر گز نہ پوچھتے نیکیں یہاں تو برخلاف اس سچے محل درآمد کے نادیان مذہب کے گراہ فرقے نے خود ہی کل قوائیں قدرت اور انشظام کا نیات کے راز دارین جانے کا دھرم ہے جو اور چاہا کہ خاص و عام محض اونچیں کے خیالات کے مطیع ہو جاویں۔ مگر بیکیں حکمن ہفت۔ آخر علم لئے اونچی قلعی کہو لزی اور وہ اپنے کئے کو پہنچے۔ الہ اس سے یہہ نہ سمجھا چاہئے کہ دین نے علم سے شکست کہا تی۔ کیونکہ دین

اور دنیدار میں دلیا بھی فرق ہے جبکہ اکریج اور سچ بولتے والے ہیں۔ اگر کوئی شخص خود  
سچ نہ بولے اور اپنے آپ کو سمجھا اور راست پر لڑا کر کے تو اوس سے وہ سچا نہیں کی  
اوٹ میں جو ہمہ بولنے والے جبکہ کبھی بھی نہیں کیا تو یہ نہیں سمجھا جائے لیکن اگر  
جبکہ کی نہیں کیا تو کہ سچ کو نکلتے ہوئے پا اور سیڑھے نہیں کیا تو یہ سچ کی نہیں  
اور بے حوصلہ را ایشور کو علم کرے زکر پیو پنچ کے باعث ہمہ نہیں نہیں سچ کی نہیں  
زکر سے دین کو نکلتے پسیب ہوئی۔ چنانچہ اس چور سے طرف نافی بھاڑ کی نہیں  
ہیں کیونکہ جو غلطی مذہب والوں کے عالم حال رہی وہی خرابی عالمون اور  
حقوقوں کے ہی دامنگیر ہی ہے۔ کیا اکثر اور قاتل وہ علم کے اور فلسفہ کے دامن  
یہی کہتے ہیں کہ نہیں سنتے گے کہ اب وہ وقت آگیا ہے کہ جیسیں مذہب کو دنیا کے  
لوگوں کو سلام کر کے رحمت ہو جانا چاہیے پس یہ وہی دینی کی پاپیت و رکعت  
حدداً قانون کے سمجھنے ہیں تو صرف یہ سعی پر فالص تجہیت الخلاف و رواہ ایمان  
سنن ہیں کہ بہر خلاف اسکے سہی لوگ دیندیں اور اولتائیں پاکیزہ ہو تو اس پر حشرت ویکی  
چلتے ہیں اور سچی احتمال قی اور رہنمائی اور نویگی اپنے خلصہ نہیں ہے بلکہ اس  
خون کرتے ہیں کہ اوس کے نئے خاتمے سے اس انجمن سیندھ کی حیات اسی طبقہ ہیں، دھرم ہو جائے  
ہے۔ چنانچہ اسی خاتمیاں اور گہنہنڈ کی بد رحمت یہ نہیں کہتے ہیں۔ کیا  
کثر فالسفر و موت کیوں، انجام کارا پنچا دینی قانون کا، ظہرا رہنیں کر دیجیں  
کیا وہ اوس ناٹک وقت ہیں رجیکد اولکی روح قلب عصری سے ہے، وہ کی  
ہتھی، شرمساری اور ناچیزی کے ساتھ اپنی غلطیوں کے مفر نہیں دیکھ سکے  
باجود اون کو ششون کے کجودہ نوع انسان کے دلوں سے دین کی سچی اور کہ  
لے کے بارے میں اعتماد کر لے آئے ہیں دین جوں کا اون اپنی جگہ پر ناہیں۔  
وہ اب بھی پہلے کی طرح سراو ہلائے ہوئے آسان سے باقی کر رہے اور اپنے خدا

حقیقی کی حیثیت کا لغتہ زدن ہے۔ وہ مثل سابق کے اب بھی لذات محسوسات کے اندے اور بیکھے اسے۔ پاپ کی پوٹ سے لدے ہو کے بے چین اور بے لشکیر ایک گون کو آرام اور راحت لٹکین اور صلاحیت دینے کے لیے لگارہا ہے کہنگر فرقے کے جلیتے دیون کو پاکیزگی اور پر محیم کا امرت دیکر بیٹھا کر رہا ہے خوف کہانیوالے اور اور رہا اسید گون کو اپنے آئندہ اور شانشی کی برکت دیکر بالامال کر رہا ہے۔ باوجود دیکھ کر شرعاً سفر نہیں کی صداقتوں پر پہنچنے لعن طعن کرتے رہے۔ اور سدا حقارہت اور نعمت کی آنکھوں سے دیکھتے رہے۔ تمام کوئی ملک ایسا نہ پاوے کے جہاں کے لوگ اس کا نیات کے پیش اکٹھنے بھجواد اور دیکھو حقیقی جہاں سجدہ شکرہ نہ کیا جائے جوں۔ اور حکیم۔ محبت اور طاکساری کا لہاس پہنچ کر اسکے داخلی دربار میں ہاکمیت برداشت کے ساتھ اعلیٰ تقویت کا پوسہ لیتے ہوں۔ ان ایکین تکمیلیں کر کامل ہے۔ عین کی ترقی کر رک نہیں سکتا الا علم جی کبھی دین اور را و سکی ترقی کو زوال نہیں ہو سکتا تو پر کیا سچا ہا در کر نالازم ہے کہ جیبہ دو یون لازم فل اور را بھی نہیں۔ قدر تینوں اسی ترقی کی پہنچ اور میٹا تقدیت جی چکی ۹۰ یعنی سہ گز نہیں۔ گرفٹ اور پہنچ کے دو۔ ۳۰۔ ۳۰۔ ۳۰۔ کوئی اپنی اپنی خارج سے باہر ہا نون نہ دس سکے کیونکہ ان در گذاریں یہ بھی اپنی تقدیت کوئی نہیں اپنی سی تقدیت نہیں ہے بلکہ یہ ہے کہ اپنے تقدیت کر جس اخترانی کی پہنچ کر دیوان کی حد سے باہر چلے جائے ہیں اور خواہ مخواہ ایسی یہو کو کے زخم میں پہنچ گہرے پہنچتے ہیں کہ ہم تو اور ایکانات یا ہم ایکیس دوسرے سے مٹا کر کھینچتے ہیں۔ کیونیں جو ہمتوں ہیں ہم سہنکا ہم تو اپنے ہمیں کر رہا ہے دیوان کی حد پر یا ہمیں بھکے باہر ہا نون نہ دہر لئے سے دیون میں سچے سکھا ق اور استاد کی حیثیت موجود رہتی ہے اور ایک کے وجود کو دوسرے سے کاہل دی پہنچتی ہے۔ بھکنا چاہئے کچھ بھور پر انسان کی روح میں اکی طبیعی جس لیسی پیدا کی گئی ہے کہ جو دو سکو ایک



چلے جاتے ہیں۔ لیں صاف مظاہر ہے کہ جیسے عقل کی سیبری اور مرحوم خلابری کے لئے ضروری ہے وہی ہی حواس اندر ورنے کے لئے کجھے عام مدرسے ایمان کہتے ہیں اور اسی پر وہ مغلک کو پیٹھی سر کی خواہیں اور قوار ایجاد کی مدد کی تھی۔ کیونکہ اونکے بغیر اوسے خود کسی چیز کا علم نہ ہیں ہو سکتا ہے اور نہ 4 و نے بیرونی وینا اور رنگ کے تعلق ہی کیا ہو اور واقعات ہی اپنے کا ساتھی ہے اسے بیکوئی شیخہ لکھاں کر کر نہ سبب اون کی خلطی ہی اور کوہ اسور یہیں عقل کو اوس تک خلائق کے الکار کر کے ہیں جہاں کہ اسکا دخل خود مدار ہو جائی ہے اسور کی طبق اور پہاں کے لئے اور صحیح امر کے خلطے کی تیزی کے اور سکنی میں توہات کی تاریکی سے نکلائے اور جن یا صفات کی رشتہ ہیں پوچھنے کے لئے لائیں رکھا ہے اور اسی طور پر علم کے پیروں کی سخت زادتی پہنچے اور اپنے کسی بھی وہ روح کے اُن اندازہ کے ملکہ ہوئے کی اکشش کر لے ہیں کچھ روحانی امور اور علم الہیات کی محققات کا اپنے اسی اصل ذریعہ میں اپنے افلاس سے اتر کا این اپنے زندگی کے لحاظ سے عکس اعلیٰ شیخہ اکاہنہ بہ ہو کر بھی اور وہ کچھ فضیلت نہیں پا سکتا اپنے کچھ خالق کے ہیں یا اس کا اندازہ یا اخلاقیں نہ ہاں کا کام نہیں بدلے اور کوئی بھی رشتہ کو پہنچانے کا سرکیس کی خوبی سے ہٹانے کے ساتھیاں اور ہٹانے کا اسی عدل کی پاپتہم دیکھ سکتے ہیں کہ آئیں اور علم میں کسی فکار اشنا موجود ہیں رہتا ہے۔ اور ہیں اونچاہ میں جو بھی حاصل ہو جائے تو اس کے لئے ایک موجہ ہے لیکن اگر کوئی وہی افلاس سترانی اور ایمان کی آنکھوں سے دنیا کے ناد الظہر رہا تو اسے حقیقت کو دیکھنے کا دعی ہو تو معلوم کرنا چاہیے کہ وہ اس عرب زبانی کی آنکھوں پر ویہتا ہے کجو میکتے ہیں کوئی بڑی معلوم ہوئی ہیں گرہ وغیری کے بغیر میشل انہی کے کسی بزرگ دیکھنے کو تو اماں نہیں ہیں اور اسیئے اون آنکھوں سے یہا کے تعلق چو کچھ دیکھا جاتا ہے وہ بجز الغوایات اور کچھ نہیں ہوتا اسی طور پر اگر ایک عالم شخص بھی دنیا اور اون کے اس پتے نہیں حصہ مغلک اور میٹا پتے کی بھی تو ہون ہیں

محمد و درستہ اور جن قواعد کے ساتھ وہ بیرونی شیخوں کی نسبت اور قواعد کی خالص پر  
اگر ہے۔ اونچین قواعد کے ذریعہ تھے وہ۔ اماز و فی شیخوں، وحالی و میکا کو حصہ  
کمال چالنے کا حصہ رے اور محض اپنی عقل اور فلسفہ کی روشنی سے بنا اور اپنے پر  
اسقرار کی انکھوں کے اوس پے ہے اور ہمیں جیقی کی بستی کے دیکھے اور  
بکھنکا وحی کرے تو اسکی مثال بھیک ماہدا اوس شخص کے ہو گئی کہ جو باوجود کیون  
میں و پھر کیوقت آفتاب کی عمدہ سے عمدہ روشنی میں تو کھڑا ہے۔ مگر انہوں میں  
پھی باندھے ہوئی ہے اور چاہتا ہے کہ سامنے کی اشیا کا اچھا طرح سے رک و  
روپ مشاہدہ کرے جبکہ پر وہ اندھا باوجود وہ شخص کے پھر کچھ دیکھنے پہنچ سکتا  
اویلیو پر وہ شخص جو اپنے علم اور فلسفہ کے لئے میں مادی اشیا کے مشاہدہ کے  
قوامیں کو غیر مادی شے کے مشاہدہ سے والبتہ کرتا ہے بھرنا کی کچھ نہیں دیکھتا  
اور اپنے اس بارے میں اوسکی مل تحقیقات لٹکون کا کہیں ہو جاتی ہے اور تحقیقت  
حال کے لحاظ سے قطعی نہوا اور پہنچ ہوتی ہے۔ اوسکے چاہتے کہ کسی میں تحقیقات  
میں جو دین سے متعلق ہو محض اپنی عقل اور مشاہدہ کی قوت پر ماذال نہ بخواہد  
او سوچت وہ اوس دینی حسن یا قرار ایسا نہیہ کی ادا و استفادہ اور شادے  
کہ جنکو قادر مطلق نہیں اسی غرض سے روح کی فطرت میں شامل کر دیا ہے  
او سینز اون تمام کتب کو پڑھ کر جنکو دیندار لوگ وحالی مصلحتات کی حقیقت  
حال کے بیان میں نہار و نہرسون سے لکھتے آئے ہیں اور اون اندھوں کو سینز  
کو ساتھ تحقیقات کر کے سے وینی صد افتوں کا علم شامل ہوتا ہے۔ اور اگر یوں پہنچ  
کے کچھ کر لے تو مستعد نہیں ہے تو اوسکے لئے کسی میں تحقیقات میں دش و یا  
بے قائد ہے کیونکہ جب تک وہ دینی صد افتوں کو صرف دینی علم یا اس  
کی انکھوں سے دیکھے کا دعی رہیکا تک تک وہ بزرگ بزرگ اسی صحیح تجھ پر نہیں

ہو چکی اور اسیلہ اوسکی کل تحقیقات لغوا اور بے اصل ہو گی۔ اور دنیا را دن کی  
نظر و نہ میں بچھر مضمون کی پیدا کرنے کے اور کسی مصرف کی نہ ہو گی ۔ ۔ ۔  
سہارک ہے پر احمدہ دہرم جسے عمل اور ایمان کے ہزاروں برس کے چکاروں کو  
اکھر رفع کیا۔ اور دنیا کے بچھر ون کو گمراہی سے لکھاں راہ حق میں لاکر ملا دیا۔  
سہارک ہیں وہ لوگ جنہوں نے برا امہد دہرم کی روشنی پاک حکم اور ایمان کو ایک  
کیا ہے اور وہ نہیں جسچا رشتہ خالق نے قائم کر دیا ہے اوسے پہچان کر لے کے باہمی  
تفاق سے رمانی اور رشمنی پائی ہے۔ اور وہ نہیں کی ترقی میں نوع انسان کی بہلی  
اور اونکے استحاد میں حکم کی بزرگی دیتے ہیں۔ سچ ہے برا امہد دہرم یعنی خدا کا  
وہی اصلح بھی نہ ہو تو پھر وہ خدا کا وہی خالجس نہیں ہو سکتا تھا جسے ہوئے کا اور  
وھوئے ہے اور جسکے لئے اس زمانہ میں اوس کا ظہور ہوا ہے۔

## دینِ حقیقی کی پوری تصویر

دینِ حقیقی کی قیمتِ حاصلین میں بچپن - جوانی - بڑاپا - تینوں کا رنگ روپ جد - یہ اور سرکیس کی خاصیت بھی عینہ ہے۔ بچپن کی جو خواست ہے وہ جو ان میں اور جو ان کی خاصیت بچپن اور بڑاپا میں پائی جاتی ہے جو اپنے ساتھ آ کر پہنچے۔ اس میں ہم کیا دلکشی ہیں جسم کا خیال چھوڑ کر نظر صدقہ کے لامگے کھوپڑے ملکی خواست کا لامختہ کریں تو صدقہ ہو گا کہ بچپن میں پہنچے اور بڑاپا میں بڑھے۔ دوسری طرف صدقہ دلی بھی پوری پوری ہے۔

دینِ حقیقی کا گوپا میں تین اکلی خلی خلی نہیں ہے۔ فرت پشواس یا ایسا فہمیہ یا تین اور بڑا سنت ہوئی۔ ہے کہ اوسکے ہاپاپ یا ماحفظ کیا دفعہ صحیح ہاں تک دینے سے کاملاً ہے۔ اس میں شک لاکا کلکو کہتے ہیں۔ اوسکے یعنی میں شک کی کوئی بزرگ سری - سیدھا اسکی نظر سے ہی بعید ہے کہ وہ کسی عقیدہ اور اشتبہ پر اگرست۔ تھجایا ہی اس مقصود کا ایسا ہی صاف ہوتا ہے سریز نہیں۔

بچپن بچپن ہر گز - سچ سو بھاڑا اور صدقہ دلی کا گوپا میں ہوتا ہے۔ جو اچھا میں ہے، وہ یعنیں کرتا ہے دوسروں کے سامنے بیدرنگ خاہر کر دیتا ہے۔ اس نے بچپن میں اُس سے شرم نہ لتی ہے اور نہ لاج آلتی ہے۔

لے کر اپنے جو بیوی کے عالم ہوتا ہے تو کہا ہے۔ سب اور کلی خدمت کی وجہ اور کوئی ایسا  
امور نہیں ہے۔ اسکے علاوہ اپنے اپنے دختر کی وجہ اور خیر کی وجہ کے علاوہ کہا ہے کہ  
تو ان سمجھتے کہ تو یہاں پر اپنے بیان نہیں لائے جاتے۔ مگر وہ اپنے بیان میں دوسرے  
اسکے علاوہ بھی کے بلکہ وہ شیخ، تینیں نہیں کرتا ہے جیسے کچکی کی بیان میں  
کرتا ہے۔ اب اگر وہ بھیں اپنے ذہن کے ساتھ مطابق پاک لفظ کرنا ہے  
تو ساتھ ہی اسکے کچھیں والوں میں مطابقت نہ پاک شک کرتا ہے اور بہا اوقات لفظ  
بھی نہیں کرتا ہے۔ علاوہ اسکے شجو جوانی ایک اور پہلی بھی لاتا ہے۔  
اور اوسکا واحد سرگرمی یا جوش ہے۔ شباب کی حالت میں ساری قوتوں روند  
پر ہوتی ہیں۔ اور انسان بالطبع اس عمر میں زیادہ مستعد اور سرگرم پایا جاتا  
ہے۔

اب پڑھتے ہے کی سورت پر نگاہ ٹوٹو۔ اسیں نہ وہ سرگرمی ہے اور نہ وہ جوش۔  
لیکن سچا۔ اسکے دل میں اور ضعف خاری ہوتا ہے۔ دل ٹوٹ جاتا ہے۔  
ویسا کے سارے نڑے پہنچ کر ہو جاتے ہیں۔ خواہشات جیوانی سب لپٹ ہو جاتے  
ہیں جیسا کہ جیتے ہے۔ جسم کے قیام کے لئے کہا جا بھی ہے پہنچا بھی ہے۔ سوتا بھی  
جیا گذا جھی ہے۔ گریہ کہا اور پہنچا اور عرواسوں کا سکبہ ہو گناہ اس حالت سے  
پہلی نکلف ہوتا ہے جسکو جو اپنی کہتے ہیں۔ بہان کی اسیں رفتہ رفتہ  
کنارہ کرتی جاتی ہوتی۔ تو اسے جسمانی ایک دل کے لئے جواب دیتے  
ہیں۔ لئے ہیں۔ پھر تو جو کہ سانس چھپتے ہیں، اور جسم سے روح کا تعلق رہتا ہو  
تھا۔ کسکے حیطہ ہوتا۔ سبھی حسیں جو جسمانی پورا کرتا ہے۔ اور نکلف اور آرامہ اور سلائی  
کے جو گروں سے کنارے کش ہو جاتا ہے۔

اسے امراضیں اور ایسیں اور تصوراتیں کو اپنی طرح اپنے سامنے رکھو اور عحدہ طرح سے

اوئکے رنگ روپ کا پندرہ دل میں نقشہ قائم کرو اور سچر دیکھو کہ حقیقی دین ابھی تینوں  
نکے اندر جھپٹا ہوا سے۔ پورے دین کو پوری شکل میں دیکھو۔ اگر کسی ایک حالت  
میں صیحہ ڈھونڈو گے تو وہ جزوی ہوگا۔ اگر کل انسان کی مکمل صورت میں  
اُسے تلاش کرو گے تو وہ مکمل صورت تین ملیکا۔

یہ اگر نیچر انہیں (دین حقیقی) کے مکمل صورت میں دیکھئے کے خواستگار ہو۔  
تو مددورہ بالا تینوں حالتین اپنی روح میں پیدا کرو۔ ایک صیحہ وقت میں بخے۔  
چوں اور مبڑی سے بخاؤ۔ اور بتیے ہی دین حقیقی کی کنجی اسے ناٹھ میں لیلو۔ تم کوچے  
یہ چھیب بدامیت سے ایک صیحہ وقت میں انسان کیونکر سب کچھ بن سکتا ہے۔

ہم اب جو ان میں بھلا اسوقت بخو اور مبڑی سے کیونکر بن سکتے ہیں؟ مگر نہیں۔ یہ  
امر قانون قدرت کے خلاف نہیں ہے لمحاظ سے بیٹک کا یا پٹنا نامکن ہے۔ مگر  
روحانی خصایل کے لمحاظ سے نہ صرف ممکن ہے بلکہ واجب ہے۔ کیونکہ بغیر  
اسکے کوئی سچا دیندار نہیں ہو سکتا اور حقیقی دین کی اصلیت کو سمجھنے نہیں سکتا۔  
دنیا میں اور جنگ در شہر مذہب مرفع ہیں اس میں اگر کوئی بڑا فضل سے تو پہنچ  
ہے کہ وہ جزوی ہیں۔ اور ایسے انسان کی فطرت پر پورے پورے محبیط اور  
مودت نہیں پائے جاتے۔ پورا ذہب پوری فطرت پر سنبھالیں اسکے پوری فطرت  
کے اصولوں کا سمجھنا ہم پر فرض ہے۔

جو لوگ کسی مخصوص انسان یا الہامی کتاب کے پیر دہیں اور محض اسکیوں اپنی ہدایت  
کا ذریعہ سمجھتے ہیں وہ ظاہر ہے کہ صرف بچگلی کے زمانہ کی تائید کرتے ہیں۔ جو اتنی  
کی عمر کو اس میں دھل نہیں دیتے۔ بلکہ وکاست اور بلاشک و سببہ جعلج جو دالہی  
کے کلام پر ایمان لاتا ہے اُنکی بدامیت کائیں اٹا بھی وہی ہے۔ جو اتنی کے  
انڈی سپلش راز ادی کا سمیں بالکل دخل نہیں۔ کیونکہ اس پر ہم قتوں

دیا جاتا ہے۔ ہر کہ شک وار و کافر کر دیں پیغمبری پاکتہ مقدسہ کے ایمان کے تیرسا یہ اندھی پٹل لس کا پودا اگ نہیں سکتا اور نکھی بار ور ہو کر چوپا ہے لاتا ہے۔

اسی طور جو لوگ صرف جوان سنکر ہی وہ مر کی صد اقوٰن کو وہو ڈننا چاہتے ہیں وہ بھی مثل چھوٹوں کے صرف جزوی فطرت میں کل اصول کو حاصل کرنا چاہتے ہیں کہ جو ہر کر مکن نہیں۔ احکم کے بہت سے پڑھے تکہ جنکو تعلیم یافت کھا جاتا ہے وہ یا اعث باقاعدہ اور معتدل تربیت نہ پائے کے اور کوت ایمان کی پرکت یا اور پدایت ہے باعثی ہو جائیکے ابتدائی خود نہیں ایمان صد اقوٰن کے یقین کو حفظت بھی سعذ ور دیکھے جاتے ہیں کسی روحانی یا اخلاقی صداقت میں اُنکا یقین صاف ہٹھرا مصبوطا اور کامل نہیں ہوتا۔ فٹگی میں اُنکے پچھے کے حسپ حال وہ دوسرا بھرپوری نظر نہیں آتا کہ جسے ہم نے پڑھا ہے اور سچ سوچنا ہوا موسوم کیا ہے۔ سر سے پر تک بناوٹ کے پتے دکھائی دیتے ہیں۔ فطرت انسانی اُنمیں یہی بد نا معلوم ہوتی ہے کہ اور کا اسل رنگ وہ بھی سمجھنا انسان کے یعنی مشکل ہو جاتا ہے۔

غرض مذکوٰ حتفی دین کی ہدایت یہ ہے کہ خدا پر جو ایمان قائم کر وہ اور روحانی صد اقوٰن پر جو یقین لا د وہ ایسا ایمان ہو جنکو صیتا اور جاگتا ایمان کہتے ہیں جیکا نقش تھا رے دل پر مثل نقش برآب نہ ہو بلکہ مثل اُس جھوٹے بھچے کے جیکے ایمان میں شک کو خواب میں بھی جگہہ نہیں بلتی۔ جو عقاید کہ دین کی جوان ہیں اور اُن اور جنہیں ہماری کل دینداری ہیں اگر وہی ہمارے دل میں ٹوٹا اور دل سوچتے ہیں سچے تو تھجھ کب مکن ہے کہ وہ ہماری زندگی کے ڈرامائیتے ہیں اچھی پوری ہو رہی تماشیر پیدا کر سکتیں۔ اگر ہم اظاہر مانند ہوں کہ خدا تک کل ہے، اور کیا کہا

کا ہمیشہ رفیق اور مردگار ہے اور ساتھ ہی اُسکے کسی صداقت یا نیک امر کے عمل میں لاستہ وقت ہم بجا ہی بند ون اور شہر والوں کے مہنہ کی طرف دیکھتے ہوں کہ آیا وہ ہمین بدنام نونہ کریں گے۔ آیا ہمین سوسائٹی سے خارج نونہ کر دیں گے اور پھر ہمچی ہمچی کی اخزن کار لوگوں کی ہی رضا جوی ڈھونڈتے رہیں تو اسی تھات صاف پایا جا سکتا کہ ہمارا ایمان کچھا اور کمزور ہے اور ہمیلے وہ ہماری زندگی پر متاثر ہی نہیں ہوتا ہے۔ اگر عنز کیا جا دے تو ہم لوگوں کی زندگی کھو گا ایسی ہی ایمان سے پہنچے ہے۔ وہ سچھا اور پکا ایمان وہ چیز ہے کہ اُسکی تاثیر سے حرمہ مہماں ہاں ہے۔ خداوند کریم نے بچہ کی خیر میں اُس ایمان کا لکھا ہے ہمارے ساتھ پیش کر دیا ہے جو ہمارے لئے ملک مونڈ کے ہے اور جس کو حاصل کرنے بغیر حمد خدا کی بادشاہت میں داخل ہی نہیں ہو سکتے اور یہ حکم یہ بیان عادت کے حاصل کرنے بغیر ہماری نجات ہی مکن ہے۔ دین حنفی میں عبادت الہی غیر ممکن ہے صناید کہ ہم بچوں نہیں۔ بچہ بنکر ہی ہم اُسکی درگاہ میں جا سکتے ہیں جیسے بچے بے روک روک اور بلا لالہ بہت اپنی ماں کے پاس جائیں اُس طرح خالیں اور بچے ایمان کے ساتھ ہم خدا کی قربت حاصل کر لتے ہیں اور بے ریاضن کے ساتھ جب اُسکے روبرو اپنادل کہو لتے ہیں تو اُسکی محبت اور صداقت کے ساتھ جب اُس سے دو کے خواستگار ہو لتے ہیں تو وہ ہماری سچی دعا ہوتی ہے اور اسیلے قبول ہوتی ہے۔ اگر ہم اپنی زندگی کو عنز کی لکھتے دیکھیں تو معلوم ہو سکتا ہے کہ ایسا وقت ہماری زندگی میں کہی اتنا ہے جسیں ہمیں سچیک بیک بچے کی خیر سے ملبوس ہو کر عبادت الہی کی ہو اور اسیلے سچی عبادت کا جو وہم میں بہت تھورا پایا جاتا ہے اور اُسکی تاثیر

بھی اس طرح نہایت کم ہے ۔

جو اپنی کی فطرت جبکا اصول خود مختاری اور سرگرمی ہے وہ بھی جنتبک حاصل نہ ہو جائے کوئی حقیقی پر اپنے نہیں ہون سکتا ہے۔ اگر تم سہر لیکتے ہات کو اپنے ہادیان سے نکار میں جو پہنچ کے بلاشک اور حجت قبول کرنے ہو تو اس سے گویا تم اس نیچر سے اپنی جان بوجہ بکر یا بخیری سے اخراج کرتے ہو جو خدا نے جوانی کی صورت میں عقل اور فہم کی ترقی کے ساتھ تھا رکھ لئے چھوڑنے اور بدایت کے دستی ہے۔ دینوی علوم کی دنیا میں آج اتنا اختلاف نہیں ہے بلکہ فہمی دنیا میں پا جاتا ہے اور اوسکی وجہ صاف ہے کہ کہ اول میں عقل کو خلیل کیجا تا ہے اور دوسری میں اپنکے عموماً لوگوں کی بڑی بھی کاروائیں عقل کو خلیل دیا جاوے۔ حالانکہ وہ فہریہ بیکار و بھی اپنے لئے اس قاعدہ کو درست نہیں رکھتا ہے وہ خود چاہتا ہے کہ اور لوگ اسکی بلا حجت پیروی کریں۔ مگر خود کو اور دوں کی پیروی سے بربی رکھتا ہے۔ حالانکہ خدا کی مخلوق میں انسان تو بہلا اشرف المخلوقات ہے۔ نباتات کے ایک ایک پتے سے بھی ہم حکمت کے خرچی ٹریکر نا درست بیکہتے ہیں۔ پس اگرچہ عموماً انسان مادی اور گروکی تعلیم کا محتوا ج پیدا کیا گیا ہے۔ اور سچے مگر دوسری مادی کی برکت سے پاپ کے راستے سے بچکر باگزی کی اور اور خدا کے راستے کا ماسا فیضا ہے تاہم کسی ایک انسان یا کسی گذرے مادی یا مادی کے خلاص اور پہنچنے کو لغیر اپنی عقل کی کوئی پرکشی اور نا دینہ ایمان لانا اور انویز ان فلسفی مل سمجھنا ہرگز درست نہیں ہے عقل اور کافش سوچ کی انوکھیں ہیں۔

ہم جسمانی انسانوں کے خلاف اپنی انکھیں ہوئے ہوئے ہمیشہ انہیں سے دیکھتے ہیں۔

جیسے ہے کہ روحانی یا اخلاقی صداقتون کے دیکھتے وقت مثل اذ ہے کے دوسرے سہماست چلیں اور اپنی انکھوں سے دیکھنا اسی یوبی جمیں ।

وہ سر جی خصلت جوانی کی سرگرمی اور سہماست اور خصلت ہے جنتبک یہ صفت تم

میں نہیں ہم حقیقی دین کے لائق نہیں ہو سکتے۔ ابیر اس خصلت کے اختیار کر نیک  
بم دھرم کے راستہ میں قدم رنج ہو سی نہیں سکتے۔ اس راستہ کو ہمارے  
رشیون اور سینیون نے چھپرے کی دمار سے زیادہ تر تیز قرار دیا ہے۔ پس پیر  
چلتا کیا کوئی آسان بات ہے؟ اس راستہ میں ہزار ون خوفناک جن حصوں  
ہیں اور ہمیشہ ہکو گاہ کے صیانت ناک گڑھوں میں سرکے پل ہنگ دیکی  
لھات میں رہتے ہیں ہزار ون ترغیبات کی پریان جن و جمال دکھلا کر ہمیں فرنیتے  
کرتا چاہتی۔ ہیں اور اپنی یادو کی لگا ہوں گے ہمارے روحانی پرند کو اسی دینا  
کے چھپرے میں بند رکھنا چاہتی ہیں۔ ایک غاف اور دلخواہات سے سچان کیا  
کسی ٹلپوک بچتے کام ہے؟ بچہ نکر ہم ان پر فتح یا بی حاصل نہیں کر سکتے ہیں  
ان سر جنگ کرنے کے لئے جوانی کا زور اور حوصلہ اور عالم شباب کا جوش  
اور ولود رکار ہے۔ علاوہ اسکے وہ مرد مرد نہیں جو اپنا پیچہ ہجھڑا چلتا ہے  
بلکہ بھادر وہ ہے جو اور ون کے سچائے نہیں ہوت کو کام میں لادے۔ ہمارا  
بلکہ جرج و ہرم سے خالی ہو کر صرف جن درسومات اور پاہر کے ابیر ون کا  
غلام ہو رہا ہے۔ ہمارے ہم ہون جو اخلاق اور نیکی سے گر کر پڑا یون کے سخا  
سے حیوالوں سے بھی بدرت ہو گئے ہیں۔ ان ڈوبے ہو وون کو آجھارنا اور کنڈا  
پر لانا کیا فقط خیالی پالوں اور ہمولی تدبیر سے ممکن ہے؟ سرگز نہیں۔ اسکے  
لئے نہایت سرگرم رون کی ضرورت ہے۔ جیکہ ہم آتش کے پر پاٹے نکل  
جوانی کی سرگرمی اور حوصلہ کے ساتھ دھرم کے جنگ میں جد و جہد نہ کر سکی  
تباہ نہیں خونج سکتے ہیں اور نہ اور ون کو سچا سکتے ہیں۔

باقی رہی تیسری حالت وہ بھی اسی کی ناجز وہے اور جسکے بغیر حقیقی دین کیلئے  
نہیں ہوتا ہے۔ ایک طرف جہاں ہم جوانی کی سرگرمی میں میں اُل کے ملتوی اظر

اپنے دوسری طرف جو ایج جہانی کے لحاظ میں مثل ہے کے زندگی اس سے کر سکتے ہیں اسکی نگاہ میں لذات محسوسات سے پہنچ کر ہو جاتے ہیں۔ اسی طرح جہانی ہماری نظر و نہیں ہی وہ ویسی ہی پہنچ کر ہے۔ جب تک ہمارا جسم بہ اسکی پرداخت ہے پر وہ ایسی ہم کھانا بھی کھانے کر سکتے ہیں جیسے پیچ کر سکتے ہیں اور اور یہی ضروری جہانی ضرورتیں پوری کر سکتے ہیں مگر شرط جس کے لفظ سے غلام میں جاں بکھر کر ضرورتی کو سیدھی سادی لگداں میں ہی قناعت کر سکتے ہیں۔ جو وقت پر ملکیا اسپر اکتفا کر سکتے ہیں جس سے صحت بدی ہاتھی پر اور قواری جہانی میں خواہ تجوہ فتو رہ آؤے اُسی قدر اُسکی بیکاری پرداشت لام سمجھنے کے سچی لفظ کشی کا اصول ہی ہے اور حقیقی بیرگ کا عمل ہی اسکا نام ہے۔ پس اگر اس تثیث میں ہم وحدائیت قائم کریں کیونکہ انسان کی زندگی واحد اور نتیجوں صورت و نتیجے کے ساتھ کامل ہے تو پچھن سے جہان الیتربنواں اور پریم اور معصومیت کی ہدایت پائے ہیں۔ جو اپنی سے خود مختاری یعنی کا نشر کی آزادی اور عقل کی مطابعت اور گناہوں پر فتحی جی کی عرض سے سرگرمی کا سبق حاصل کر لئے ہیں۔ مدد مانپے سے اُسطوح بیرگ اور دنیوی لذات کے ناچیز ہونے کی نصیحت پاک حقیقی دین کی اعلیٰ انسویں کا منابع کرتے ہیں اور پھر ہر صورت کو اعتدال کے ساتھ عمل میں لائے تھے کلی روحانی ترقی کے راستے میں قدم بڑھا سکتے ہیں۔

اسے وہ مرکے مبتلا شیو۔ تم اس حقیقی تثیث کو دہونڈو اور اُسکی وحدائیت میں ایک عالمگیر پیچے دین کی حقیقت کو جھکر طہین بنو۔ یہی ہماری آرزو ہے۔ خداوند کو پوری کرے۔ آمین

## سیکڑیں فرقے اور عالمگیر دہم

واضح ہو کہ بر امہہ سماج کا مشن دینا کے بھل سرو جذابہ کے مشن سے زال ہے کیا نہیں  
تھیو دیکا نہیں کنٹیوں کیا پارسی کیا بودہ۔ کیا عیسائی کیا اسلام اور کیا ہندوں کے بیش  
ش کرتے۔ سکھ، اور جین وغیرہ سیکڑوں پر اتنے فرقے اور کیا آریہ سماجی اور فوبدانی  
وغیرہ نے کوئی بھی اون میں سے اپا نہیں جو بر امہہ سماج کا بھل مشن رکھتا ہو۔ اور کیوں نہ  
رکھتا وہ توکل سیکڑیں اصولوں پر بنی ہیں۔ پس کیوں نہ مکن تھا کہ سیکڑیں فرقے عالمگیر دہم  
کے مشن کو اختیار کر لے وہ سکڑوں نہیں، رہکتے تھے اور اگر وہ سکڑوں نہ سبتو  
اور عالمگیر اصولوں پر قائم ہوئے تو پھر بر امہہ سماج کے جنم لینے کی کیا ضرورت  
ہوتی اور نیز اسکے مشن سے ہی فائدہ کون اوپہا تاں

اہم بیان کی کسی قدر رہم اور رحمی تشریح کرتے ہیں:- مذکورہ بالاکل مذہب کی  
عقیدہ رہد اصول کو جنکے ماننے سے کوئی لاؤں مذہب کا پیر و سماج جاتا ہے، عالمگیر  
دھرم کے عالمگیر اصولوں سے اجتنے قبول کرنے سے کل رہانی زندگی آجائی  
ہے، مختلف ہے علاوہ اسکے کہ اکثر وہ میں ہمارے اصولی موجودہ رنگ تھے  
میں کل کے بھل موجود ہمین جس کسی میں وہ سمجھی پڑے بھی جانتے ہیں تو اس میں بھی مشن تھی  
اور فاہد کے پہتھنچے فضول مسائل کے ماننے کی قیدیں یا یہی بھی ہوئی ہیں کہ جس سے مشن  
اور وہ کو اسکا بھی عالمگیر جاتا رہا ہے۔ اور وہ بھی مشن اونہیں کے سیکڑیں بن گیا ہے  
پہ فضول مسائل ( بلا حماڑا سکے کہ اون میں سے کقدر اور کہاں تک حصہ یا نظر میں  
بہت سے ہیں۔ مثلاً ہتوں میں کسی ایک یا ایک سے زیادہ الہامی کتاب کے ماننے کی قید

بہترین میں کسی ایک یا ایک سے زیادہ پہنچ رانے کی قید بعضوں میں اوقات کی قید بعض میں دینا کے تمام سعیہ و ان اور سادہ وون میں اتحاد (امانی) اور ساری کتب مقدار میں اتنا اور نیز را دشاد وقت کی اطاعت کرنے کی قیود لگی ہوتی ہیں۔ بعض میں مخصوص جسمانی وضع و قطع اور لباس رکھنے کی قیود۔ کسی میں بعض مخصوص رسوم کی قید (ابالحاظ اسکے کہ وہ رسوم اضاف پر بنی ہیں یا نہیں) اور علی زد القیاس یہ کل باتیں عالمگیر دہرم کے عالمگیر اصولوں کے خلاف ہیں اور پر ایمہ سماج کا جوشن بیان کیا گیا ہے۔ وہ صاف طور سے اونکے مخالف ہے۔ کیونکہ اوس میں ظاہر کر لیا گیا ہے۔ کہ ہر لکھ شخص جو پر اتنا کے اس حجج میں داخل ہوا اوس کا اصل مقصود ہی ہے کہ وہ پر اتحاد اور اتحاد کے جوگ کے ساتھ روحاںی زندگی لعینی ہوہ اور گناہوں سے لکھتی اور دہرم جوں پاکر پر امن حاصل کرے۔ اب صاف ظاہر ہے کہ پر اتحاد بھی عموماً کئی مذاہب کا مشن نہیں اور نہ ہو سکتا ہے اگر اونکے پیروں سے پونچھوٹنگ کہ بہائی تھہارے عقیدہ کے قبول کرنے سے خالی ہوا وہ جواب دیں گے کہ بہشت کا لئنا۔ اور وہ فخر سے ہچنا یا اچھے گھر میں دوبارہ ہشمہما۔ وہ بہر نہیں کہنے کی کہ پر اتحاد کا لئنا۔ کہ جسکے لئے سے مودہ اور گناہوں سے سنبات اور دہرم جوں اور پر امن حاصل ہوتا ہے۔ پر ایمہ سماج کے عقیدہ کے موافق پر اتحاد (خدا) ہی تمام خوبیوں کا کامل منبع ہے۔ اسی کے لئے سے کل روحاںی خواہشیں کل و جانی ضرورتیں اوری ہو سکتی ہیں۔ روح کا حقیقی بہشت بھی وہی ہے۔ اوسکو چوڑکاری اور خابجی بہشت نہیں ہے۔ پس خود کر و ان دونوں جگابوں میں۔ ان دونوں مقامات میں کس قدر زیں اور آسان کا فرق ہے۔ کشید رات اور دن کا فرق ہے۔ کشید رات

لے ہے قیود نو برائی نہیں کی طریقے کا گئی ہیں جکو بانی اور زرگر ہا کا کیسہ بند میں مٹا ہیں کہ جنہوں نے اپنے اور اپنے عمر کا بہت بڑا حصہ برائہ سماج کی ترقی میں صرف کیا تھا اور آخری دونوں میں جنہیں ایسے اصولوں کا ہوا ہیو سے اور کسے تھا اور تو عالمگیر نہ کی خلی سے گاہوں کے باختہ ایک نئے فرقے کے ہائی کمبلے کے جکو لوہا ان کئے ہیو۔

اوکا جواب بھیکت اوس طالب علم کے جواب موافق ہے کہ جو کالج میں بتے اتے کی ڈگری کے لئے پڑھتا ہے اور پوچھتے پر صاف کہہ دیا ہے کہ کالج میں سیئے پڑھنے کا مقصد بتے اتے کی ڈگری حاصل کرنا ہے لیکن پر سوال کر کہ جس براہ اتے ملنا تو تمہاری تعلیم کی غرض نہیں وہ کہیا گا ہرگز نہیں مجھے رجسٹر اسے کچھ مطلب نہیں میھے اوسکی صورت دیکھنے کی ہی ضرورت نہیں جھبکو تو یوں وہی کی مقررہ کتب کے پڑھنے اور بعد امتحان اوسکے تحصیلی سرٹیفیکٹ سے کام ہے۔ ناہپ کے پروردگار جماعت بھی اسی قسم کا ہے۔ اون سے پوچھو۔ یہ تمہاری عبادت کس نئے و درود اور سجیل اور زندگی اور نیز پیغمبر و نبی اور دیگر سنتگر و نبیان پر ایمان کس نے؟ وہ نئیگی سخاات اور بہشت طبع کے نئے پر سوال اور کہ کیا ہے سخاات اور بہشت خدا میں ہے اور اوسکے ملنے پر موقوف ہے اکنیگے ہرگز نہیں۔ خدا سے بھی ہبہا کوئی مل سکتا ہے ہبہا اوسکا بھی کوئی درشن پاس کرنا ہے۔ اوس سے بھی کوئی اس زمان میں ہمکلام ہو سکتا ہے با اوسکی بھی سمجھتے ہیں کوئی رہ سکتا ہو۔ جبکو تو اوسکے احکام سے کام جے۔ کہ جو کام ہی جنی پیغمبر دینی کے ذریعہ ظاہر ہوئے ہیں رجیکہ ماقدام کی اتفاقیہ میانگا ہو گئی تھی؛ اونکو پڑھ لینا اور جان لینا اور جہاں تک ہو سکے عمل کر لینے سے مطلب ہے۔ بعد مرنیگے اس طالب علم کی ڈگری کی طرح) اضافہ کے دن جبکو بہشت میں چانے کو گئو رسم تینیش

مل جائیگا بہشت والے ہمکو خدا کا تحصیلی سرٹیفیکٹ دیکھو واغن کر لینے اور دنام ہمچو گرام سے بھیش کے لئے زندگی لیسکر کر لینے۔ ہمکو بہشت میں ہمچو سے کام ہے اور خدا کے سرٹیفیکٹ کی ضرورت ہے۔ خود خدا سے نہ ہم مل ہی سکتے ہیں اور نہ ہمکو اوسکی ضرورت ہو۔ پس صاف ظاہر ہے کہ ان لوگوں کے نزدیک خدا سے انسان کا براہ راست کوئی واطھ نہیں۔ انکے نزدیک خدا اونکا صرف حاکم ہے کہ جیکے ساتھہ ذات اور براہ راست کو تعین نہیں۔ صرف اوسکے کچھ احکام روہ ہی بچھے نزدیک ایک نہیں) جو کسی زمانہ میں

بیو پیکی ہیں، دینوں سے وابستہ ہے اور صرف نہ کر کے بعد خدا نے جو بہشت بنار کیا ہے اور اسکی  
سیکھ کے افزار اور مخصوص عرض سفارشی وغیرہ کی بنا پر سرستیکیت شامل کر کے دھن  
دینے ہے یہ کیا ہے اس کا نام ہے اور پر اتنا کے درشن پانے ہے حکام  
بیو کے اور صحبت اور ہلائے سے کیا مراد ہے اور روح اور اسکے قوائے دلیل  
کی ترقی سے کیا نظر ہے ۔ ۔ ۔

جس بیان سے صاف ظاہر ہے کہ پر احمدہ سماج کا اسٹر - عالمی زندگی کے بارے  
میں بھی بالکل نہ ہے - پر احمدہ سماج کے منش کے موافق خدا کا اتنا ہی رو حادی  
زندگی کا اصل مقصد ہے - وہی کل خوبیوں کا کامل چیز ہے - وہی روح کے  
نیا بیک تزوییک ہے - یعنی اوس سے زندگی کی خوشتری ہے - اور تینی رشتہ اور  
سینکھنیں وہی رو حادی زندگی کی بجائے ۔ پس بغیر اوس کے ملکے کے رو حادی  
ترقی جی مکن نہیں - اوسکے احکام کے مانند اور علی ہیں لائے کی بھی اس لئے  
حضرت ہے - کہ بغیر اوسکے اوس سے میل نا ممکن ہے - جبکہ ہم راستی  
اندیش - رحم اور محبت وغیرہ صفات کی ہیروی کرتے ہیں - جبکہ خود کی  
کو فراموش کرتے ہیں - اوسی درجہ اوسکے ماتحت زیادہ سے زیادہ میل حاصل کرنے  
کا مل ہوتے ہیں - اسکا میل ہی روح کو مودہ اور بابے کے شاست ویسا ہے اور  
وہ میں دہرم بہا کو پیدا کرتا ہے اور قوائے رو حادی کو ترقی دینا ہے - یہ ترقی  
ہے - سکی طرف زیادہ ہے زیادہ مالوں کر لئے ہے اور اسی مالش اور پریمیت  
کی وسیعی تزوییکی نصیب ہوتی ہے - پس یہ میل ہی آلات کے لئے اگر کوئی کاشت  
کرے - پر احمدہ کا بہشت کوئی خارجی نہیں اسکا بہشت خود تند اب تھے - پس خدا نے خدا نے  
اور پر اسکے لئے اور کوئی نہیں ہو سکتا - اور اس لئے خدا کو چاہنا اور اوتھے حاصل  
کرنا ہے اوسکا دہرم اور یہی اوسکا استجے اعلیٰ مقصد ہے - یہ خدا کا میل خارجی نہیں

بلکہ حقیقی ہے۔ جیہیں میں کی کل شرطی موجود ہوئی ہیں۔ یعنی روحاںی اُنکہ سے اُدھر کا  
درستن۔ روحاںی کائن سے اُو سکے کلام کا سنا جاتا ہے۔ روحاںی تاک سے تو بھی پہنچ کی  
خواہیں حاصل کرنا اور روحاںی خور سے اُو سکی صحبت کا لطف یعنی پر ما تھے بھوک کرنا۔ سادہ  
اوہ طور پر، اُو سکے ان حقیقی مشقون کی صرفت سے ہمیشہ کے لئے بخوب اور ہر قسم کی سکھی  
اور راذیشیہ، اور سکھوک سے آزاد ہو گناہ جسہ ہم اپنے کہیں لکھ کر جکپے ہیں یعنی جس سے  
وہی اُو سکا حقیقی مایا پ۔ وہی دوست۔ وہی نادی وہی سنجات وہندہ اور وہی  
اُنہوں کا وہ خاہر ہو جاتا ہے چنانچہ یہ کوئی نبی ایجاد نہیں۔ وہاں میں سکھوک دن ساڑی  
ہر گاہ اور ہر قوم میں) ایسے لذت رہتے ہیں کہ جہنون نے خدا کو ہی پناہ کی پکوہ دے دی  
ہے اُن کا صرف ایک سچ سمجھہ اوسی کی تلاش کی تھی اور اُو سکو یہ کہو ہر عزم ہوں۔ شہر  
لکھا نہیں۔ جہاں تماں گاہوگا۔ مارو۔ بده جنگ۔ ہاتھ چین۔ کبھر۔ بکارام۔ فتوو۔  
عیسیے۔ پال۔ ٹھیو و ڈور پا کر نام میہن رکے دغیرہ ہٹھیر کھنکڑ دن جہا تماں ہم وہیں ہوں  
انہوں کے سلسلہ فریتے کہ جو اپنے اپنے زماں میں روحاںی زندگی کے حصول کے  
ساتھ دہر ہم کی ہادیت کا ایک ایک قدم آگے بڑھانے رہے ہیں۔  
پس پہنچو ہا کر پڑگ ہوئے۔ برا جو سماج کے ہادیان ہی اُوی ملت اُنہوں کی  
وہ ساری حقیقی ہشے کے حصول کو اوسی روحاںی لعنت کو عالم کر را جاہتی ہے مگر  
جو لوگ۔ صرف ان بڑگوں کے زبانی مقلدین رہے ہیں اور محلی زندگی میں اُنکی  
کبھر ہی کا باکھل انکار کرنے ہیں اور خدا کو رجرویح کی زندگی اور رہان ہے جیہی  
انگلی کے ذریعہ اپنی پیاری۔ وہ خون کا خون کر لئا ہیں وہ اُنہوں  
زندگی کے مقصد اور حصول کی طرف رجوع ہوں کہ جبکی وہ پہنچوگ اپنی زندگی  
میں مٹا لیں گے ہیں۔ اور نیز جو لوگ صرف دہر ہم کے ہیکے ایک جزو (اُنکے) کو پیدا  
پہنچت یا جو گی باہر اگی یا گایا ہی وغیرہ کے نام سے علیحدہ علیحدہ فرقوں میں تقسیم

ہو کر نایک دوست کو ہر ایک بھیتے ہیں اور اسین لڑتے اور جہاگزتے اور لفڑت رکھتے ہیں وہ برا جوہہ و ہرم میں دہرم کی پوری صورت دیکھ کر اور اپنے اپنے جزوی ہرم ہبہا دکھل کے اندر موجود پاگ اور کل کے حصوں کے لئے ہر ایک کی خوبی کو ضروری پیمانہ اخراج چھوڑ کر ایک ہو جائیں اور اوس الفاق اور اسخاو کی صورت مکمل کریں کہ جو دہرم کے کھل اور صلح کھل کے ہوئے سو مزدھا مل ہوئی چاہے۔

سیار کے ہیں وہ جو اس عالمگیر دہرم کو سمجھتے ہیں اور عالمگیر دہرم اور ایمان کے پیشیوں اور عالمگیر پیش کی ترغی پائے کی غرض سے سکھرین پیش نہیں ہوئے ہر کے ترک ایسیتے ہیں اور تیر دنیا میں اس ناپاک روحانی گناہ اور یاہر کے نتیجے کی شخص سے ضرر ایک دلیل چد و چہرہ کر رہے ہیں اور اپنی فکر۔ کنکاہ اور راہانی میں اس تیر حلقہ کی بہر کی تاکہم کر رہے ہیں۔

# استھار

رسالہ دہرم حبیون (جو ماہوار نکلتا ہے) ۔ ۔ ۔ قیمت چہ آنے والہ

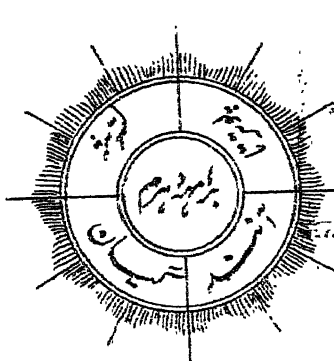
محضری دیویندر ناتھ ہماکر کے بر امداد دہرم نگاری پیا کہیا تو نکاہند میں  
ترجمہ کل کتاب کے لئے جو قریباً تین سو صفحہ کی ہوگی ۔ ۔ ۔ ۔ ۔

بر امداد دہرم نگہداشتا ہندی بیسا شامیں جس میں دہرم سارے سوچنے کا بیان  
اور موقع پر کشتر سے شاستروں کے حوالہ بیسے گئے ہیں۔ لکھتی اور دہرم حبیون کے  
خواستگاروں کے لئے ایک نایاب نسخہ (عنقریب جیسی)



# مراہ الدین

حصہ دوم



لا ہو

پنجابی پریس لا ہو میں چما

۸۲۷

# اسنہار

مرقومہ ذیل کتابین میں جو دہرم جیون کے پاس نقد قیمت بیہنے سے حاصل ہو سکتی ہیں۔

## نام کتاب قیمت فی جلد

|                                                                             |    |
|-----------------------------------------------------------------------------|----|
| بُنیاد الامیان بر امہہ دہرم (اردو) .....                                    | ۲۳ |
| مذہب اور عقل (اردو) .....                                                   | ۳۰ |
| لیسا و فی کاسوس اخ عمری (اردو) .....                                        | ۳۷ |
| اسرار دینیہ (اردو) .....                                                    | ۴۰ |
| سمیری زندگی کامیشنا (اردو) .....                                            | ۴۷ |
| بر امہہ سماج۔ اُسکے مقاصد اور عقائد اُسکا پیام اور اُسکی تعلیم (اردو) ..... | ۵۰ |
| آدمیش بر امہور بر امہوکی زندگی کا سراج (اردو و مین) .....                   | ۵۷ |
| مراء الدین حقدہ اول (اردو) .....                                            | ۶۴ |
| آدمیش بر امہور ہندی زبان اور دیوناگری حروف میں) .....                       | ۶۷ |
| ایسا نہ پیدھتی رہے ما تاکی عبادت کا طریقہ ہندی میں) .....                   | ۷۴ |
| ستگیت پشیا ولی رہجنون کی کتاب ہندی زبان اور دیوناگری حروف میں) .....        | ۸۱ |

لورٹ س مصطفیٰ دیک اس قیمت کے علاوہ دنیا پر بیکار۔

## فہرست مضمایں

### صفحہ

### نام

|   |                                                          |
|---|----------------------------------------------------------|
| ۱ | دیباچہ                                                   |
| ۲ | بیگتی کیا چیز ہے                                         |
| ۳ | گیان اور بیگتی                                           |
| ۴ | گنہ اور اُس سے مکتنی                                     |
| ۵ | روحانی لوچا                                              |
| ۶ | اپنی زندگی اور اُس کے ساتھ روحانی ترقی کا لانہ تھا سلسلہ |

## پیاچہ

ہجھم ولی نسٹر سے اپنے احباب کی خریک سے ان تمام مضمایں کو مرتب کر کے کن کی صورت میں شائع کئے ہیں کہ جو ہم نے رسالہ پر اور یہ نہیں و قتاً تو قاتاً لکھ کر مشتہر کیے تھے اور اس نئی کتاب کا نام ہراہ الدین رکھتے ہیں جو نکدی مضمایں اپنے نظر میں عاکے لمحات سے کئی حصوں میں تقسیم کیے گئے ہیں اسیے انہیں کے اعتبار سے اس کتاب کو ہم نے کئی حصوں میں تقسیم کر دیا ہے چنانچہ یہ مراد الدین کا دوسرا حصہ ہے کہ جو شہر ہوتا ہے۔ پہلے حصے میں کل اپنے مضمایں رکھتے گئے ہیں کہ جسے مذہب کی اصلاحیت۔ ایمان اور علم کا نقشہ اور سیکھی ہیں اور عالمگیر دین کی حقیقت ظاہر ہوتی ہے۔ دوسرے حصے میں وہ مضمایں دیج ہیں کہ جو عرب رسانی کے مختلف ثناں کو خدا کے ساتھ ظاہر کرتے ہیں۔ اس کی بہگتی کیا ہے ہم گیان اور بہگتی میں کیا رشتہ ہے، پاگن کیا ہے اور گنہ کار کیونکہ اس سے مگنی پاتا ہے؟ خدا کی سو عالی پوجا کیونکہ یہ تو ہے اور ہم کا ساتھ پہاری رسوئی کا ابڑی نقش سلطیور کا ہے؟ انہیں اور کا اس حصہ میں جیان کیا گیا اور ان مضمایں کو دربارہ چھاپتے وقت حسب ضرورت کہیں کہیں مناسبتیں اور خود اصلاح بھی کی گئی ہے اور حق المقدار اور اُن امور کا خیال رکھا گیا ہے کہ جس سے یہ کتاب ہر فرقہ اور جماعت اور عین کے پڑھنے کے لائق ہو۔ پہنچاہا اسپر اپنی برکت نازل کر دین اور اس سے اپنی پیاری اولاد کے لیے قبول کریں۔

خدائی طرف سے

نوع انسان کا خدمت گزار

لاؤور۔ استحمدہ بہرہ

## بھگتی کیا چیز ہے؟

کیا اس ملک کے اہل ہندو دین سے ایسا بھی کوئی انسان ہو گا جس نے کہی اس لفظ بھگتی کو جو بہی حقیقت مُعْذَنِ رَضِیُوْنَ ہے اُپر درج کیا گیا ہے نہ مُنَا ہو یا جو مشیر و نیما تھا لوگ پہلے زمانوں میں وقار نو تھا اُرستے رہے ہیں اُن میں سے کسی کے نام اور کام سے محبت آہی کا ذکر اُس کے کاموں تک نہ پہنچا ہو؟ نہ صرف مُسْتَنِ الْكَلَمِ بھارا تو یہ بھی یقین ہے کہ بعضوں نے اسکو اچھی طرح سوچا اور خیال کیا ہو گا۔ اُن اس موقع پر اس قدر ہم ضرور کہیں گے کہ انقلابِ زمان سے جبکہ آنے والے علم کا اس ملک سے سُر دُب ہوا اور تاریکی بھاالت نے اپنا زانگ جمایا تو اس لفظ بھگتی کے بھی اصلی معنا سمجھنے والے اور حقیقی معنوں کو پہنچنے والے صرف بھارتی نام لوگ باقی ریاستی بھگتی جس صورت میں آج ہمارے لذکر میں دیکھنے میں اتنی سبب اور زمانہ کحال کے بھگتی لوگ جو شکل اور شہادت کے ساتھ عموماً اُنکو دیکھ کر کر رہے ہیں۔ ہم اتنا لوگ ٹھوٹی یقینیت حیرت اور حب کی آنکھوں سے دیکھتے ہیں اور یہ دیکھنا اُنکا کسی بلا وجہ کامل کے نہیں ہے بلکہ دلیل اسکو ایسی عیناں ہے کہ جس کو ہر ایک شخص راجح نہ سمجھتا اور نا درست میں فرق دیکھنے کے لیے کافی عقل رکھتا ہے جس کو تحریر کرنا ہے۔ اب ہم اپنا سبب سمجھتے ہیں کہ اپنے ناظرین کے ماحظے کے لیے یہ بھگتی کی تعلیمیت کو کچھ خلاج کر رہے، اور اسکے سروپ رصورت (اجھسیں اور خداوت) اور گنون رخص کل م کا اس موقع پر کچھ بیان کر رہے ہیں۔ کچھ تھہری نارو بھی ہمارا جئے جو اس کا اپنے سو تر وری میں بیان کر رہے ہیں کوئی فل میں درج کر کے اپنی ناقص سببیت کے نقش تشریح کے صفاتہ دکھل کر رہے ہیں۔ تھہری نہ سائی سے کسی میں کچھ کہنا بھارا کافی نہیں الاجر بھی نہیں۔ ہم اتنا اُن۔ رَشْتَدِیوْنَ وَ رَمَلِیوْنَ پر ہمارے ہستے

بہایوں کا عقیدہ ہے اُنکے سچے اور پاک خیالات کو اپنے بہایوں میں شائع کرنا ہم فرمائیں اپنا فرض سمجھتے ہیں چنانچہ تیرسے انباک میں پندرہ ہویں سے لیکر پیسویں سو ترک بہگتی کے چھنون لیختے علمات کو اس طور پر بیان کیا ہے۔

### تالہ کارا نیوا چلے نا نا می دا ت ۱۷ ।

معنی۔ کمی متوں کے بہیت سے اُسکے رہگتی کے چھنون کو کہتے ہیں۔ ۱۶

### ہ جا دی سب نورا را گیا نی پا را ستر آچار ج کا مت ہے ۱۸ ।

معنی۔ بوچا کے وقت المؤذگ رمحبت کا ہونا یہ پار اسٹر آچارج کا مت ہے۔ ۱۷

### ک شا دی سب نی گی ۱۹ ।

معنی۔ گرگا چارج رہگوان کی اکھا بارما وغیرہ میں ہی خالص محبت کے انہیا کرہگتی کہتے ہیں۔ ۱۸

### گرا م رتی ی دی را دھ نے تی شا ری دل ت ۲۰ ।

معنی۔ شانڈ لیا چارج کے مت میں آتا یعنے روحِ انسانی جس خواہش نصانی کی طرف توجہ کرنی ہے اس کے خلاف پھا و پیدا کرنیکو بہگتی کہتے ہیں۔ ۱۸

### نار دس تی ت داری تا گ دی ل ا چا ر تا ت دی س م را گ

### پ ر م د ی ا کو ل نے تی ۲۱ ।

معنی۔ لیکن ہرگز نار و جی تو سب طرح ایک پریشور میں ہی سب آچار دن کو ارین کر دیئے اور نیز بغیر باد الگی ایک لمحہ بھی چین اور قرار نہ رہنے یعنی بیاہل ہر وسے ہو جائیک بہگتی کہتے ہیں۔ ۱۸

### گ ر س ن ی و م ب و ۲۲ ।

معنی۔ اور دفعہ میں بھی بھی ہیک ہے۔

جاننا چاہیے کہ یہ ہمگتی ہے کہ صرف پہنچنے کو ہم نے ابھی اور پر ذکر کیا ہے حقیقت یعنی بالمعنی ایک پریشور ہی سے ہو سکتی ہے جیسا کہ شری نارو جی کے احوال سے ثابت ہے کیونکہ ایک پریشور ہی کا اعلیٰ حدود تین ہمگتی اور پریم کامبیار ہے اسی کے صرف اُسی سے ہمارے قدر ہمگتی کا ہونا ممکن ہے کیونکہ یہ تو ہر سب لوگوں کا دلی اور طبعی عقیدہ ہے کہ ایک پریشور ہی ہم سب پہنچا اور پر ورش کرنے والا ہے اُسی کی حجت کے نیز پریم یہ ہم زیست کا مختلف اٹھاتے ہیں اور صرف اُسی سے ہماری عقل۔ فوت۔ ادراک۔ گیان اور پریم یعنی محبت و غیرہ صفات انسانی کا جو درحقیقت ہماری روحانی ترقی کے اسباب ہیں یہ تو ہر ہم ہو جاتا ہے۔ مرتباً و جینا بھی ہمارا ایک اُسی رب العالمین کے قبدهیں ہے گیان اور کرم اندیان مگر اسے اسباب جسمی جس سے ہم آرہتہ اور پرستہ ہیں انکا دجوہی ایک اُسی کی قدرت کا ملتے ہو جاتے ہے کھانے پینے کی اشیا، جنستہ ہماری روزمرہ راست دنیا کی زیست متعلق ہے ایک اُسی حافظ حقیقی کی سختیش ہیں یہاں تک کہ جو شیا ہمارے دیکھنے۔ سمعنے۔ سوچنے اور میش کرنے میں آئی ہیں اور جو اس خسے سے پہچانی جاتی ہیں اور جو ہماری بہتری کا موجب ہی ہے یہ سب اُسی قادر سلطان کی قدرت کا طرکے عطیتیہ ہیں۔ آئا ہا کیا کیا عجیب اور غریبیت اُس کی اس دنیا کے کارخانوں میں دیکھی جاتی ہے؟ وہا کیا کیا ہملا اُسی کے مخزون تراویں ہماری ترقی اور بہبود اور بہتری کا ذریعہ ہو رہے ہیں جنکی طرف ہماری کامل پنجاہ جانے سے ہم اپنے دنیوی دالہیں کو بہول اُسی کو محض حقیقی دیکھو۔ والدیا والدہ حقیقی سے ملقب کرنےکے لایق ہوتے ہیں! اس بھان اللہ اکس محبت پر ادا کے ساتھ اُسے ان کے بیٹھ سے بہآمد ہونے کے پیشتری اپستان مادری میں ہماری پر ورش کی خرض سے دودھ پیدا کیا اور بعدہ ہمارے دالہیں کے دلوں میں کس نور کی محبت دلکھ ہماری طرف محبت اور اُس ظاہر کرنے کو اکل کیا کہ جس سے انہوں نے ہماری تخلیف کو اپنی تخلیف پر بخشہ فوق دیا اور

ہماری پرورش میں صدقے سے م Freed ہو جانا اپنا فرض ہے !! چنانچہ جو محبت خالص اور  
پاک والدین کو اپنی اولاد سے ابتداء میں ہوتی ہے وہ عام پر اظہر ان شمس ہے شیر ما دری کے  
بعد جب عناد نہ باتی کے چبانے اور کھانے اور خشم کرنے کے قابل ہوئے تو اپنی عین جنت  
کے ساتھ وہ سامان ہی اُنسنے ہٹکو دیئے جس سے کامل طور پر ہماری جسمانی پرورش ہوتی ہے  
اور ان سب کے علاوہ ہماری روحانی ترقی کو خاص عناصر کا حکماں کی ترقی کے سامان بھی  
مشل ملکہ حمی بیباک پتواس اور پریم وغیرہ شامل روحانی لشکر خشین کو جنکی اپری  
ماہیت جانے پر ہم اپنی روحانی ترقی کے باعث ہوتے ہیں۔

اُن کیا ہم ان سب بالوں کے روزگار و دیکھتے اور نیز پریشان کے ان کوشل یہودی یعنی یونان  
رحمت کے اصول نکو ہرگز اور پریمگر میں بلا کسی خصوصیت مشاہدہ کرنے پر اس والدحقی کے  
منگل میں اور پریم ہندو یہودیوں کا تحریر ہونے والے ہیں جو اگر کہ کہا جاوے سے کہتے ہیں ہماری  
والدحقی یہ حالت نہیں اور ہم اگر کہ دلدار ہیں پڑھ کر ہرگز غلیٹ ہانی کے بوجکی اگری  
کی غفل پر معتقد ہو کر رُسی گیڈڑ کو پاصلی ہندو شعراوں کی تھی اور جو کوئی نکایت ہے تو پریشان  
درفت ہے اس پریشانو خیز خواہ حقیقتی کی وجہ پر اس کی سر ہے بلکہ یہی اکثر سے اس عقیدہ کے  
ساتھ کہ اُسی سے ہمارے کل غصوں کی سلسلہ بسوگی اُسی سے ہمارے کل غصوں کی اور دُنیادی اور  
حالم ہو گئی وہی ہماری روحانی ترقی کا اصلی محرج ہو کر یہ کوئی پارستہ مدعایں کا سیاہ  
کر کے افتداد و شدختی و چکا تقدیر کر چکی محبت اُسی میں اگر کوئی کریں تو غدر کرنا چاہیے  
کہ ہم کسی بھاہی غلطی میں نہیں ہیں اور ہماری کسی بائیخاںت ہے۔

یہی دسم لوگوں پر اچھی طرح خدا پرستگار پریشان کے یہاں وہ جو شہ ہے وہ پریشان میں بلکہ  
اُس خالق ہے نیاز کی پیدا کی ہو گئی کوئی شے ہو گئی چتنا بچھا اسی بنا پر جو ہے بزرگ کے ایک  
اندر کو ایک سیوا و قیم کو ہوا ہو اور وہ سے مذہبی والوں نے بھی دوسرا بخalon میں

واحدہ لاشتریک گردانے پس جب علاوہ اس قادڑ طلوں کے جو شے ہے وہ اس کی قدرت کا  
 مذہب ہے تو ظاہر ہے کہ اس مذہبیا شے کو اُسے اپنے نیک ارادے سے جو صفت کے ساتھ پیدا  
 کیا ہے اسی صفت کے خلپا کروہ شے طاقت رکھتی ہے اور کبیلے ہمین ایمان تابع ہے کہ اک حقیقی کر  
 علاوہ جب اس کی کسی دوسری مخلوق سے پریتی یعنی محبت کرنے کے تو ہم ضرور اس سے ہوں  
 خوبی کو حاصل کر سکتے ہو جو خاتم نے اس ہیں پیدا کی ہے چنانچہ اگر ہم کسی خوبی کو اپنے کو  
 محبت میں فدا ہوویں تو ہم اس سے کیا فائدہ اپنے سکین گے ہے ضرور اس خضنو کے دلیکے  
 جس کو خوبی کے معلوم کرنے کی طاقت دیکھی ہے ہم خوبی خاتم کر سکتے ہیں لیکن اگر یہ کسی شے  
 نہ باتی مثل غدہ وغیرہ سے انس پیدا کریں تو ہم سچھ بھوک سے سیری حاصل کر سکتے اور کیا فدو  
 اپنے کستہ پڑتے ہیں ؟ پس حقیقت ہو کہ پریستور نے جس میں جو گوئں دیا ہے وہ صرف اس کے اٹھارک  
 طاقت رکھتا ہے اور نہیں جیسے افتاب اس فریبا میں رہوںی اور حرارت دینے کے لیے ضروری  
 ہے گریسی کو بیٹھا پیدا کر کر طاقت نہیں رکھتا ہو جو کسی مرد سے ہم کم کشی کر سکتے ہیں اور  
 جس سے ہماری نیت متعلق ہے وہ بھی غذہ کا کام نہیں دیکھتی یعنی اس سے ہماری بھوک  
 کی سیری ہرگز نہیں ہو سکتی خون مذکور عقہ بھی نے خوبی میں جس میں شے کو جس نج  
 پر صفت کے ساتھ پیدا کیا ہے گوئی ہے اسی صفت کے انہما کو وہ شے قدرت کہتی ہے پر خاتم  
 اسکے حکم کے علی کیتے کہ ہرگز نہیں تو نہیں ہے۔ اب خود کا مقام ہے کہ اگر ہم خدا رہ غیرہ  
 کسی صرف جسمانی کے رفع کرنے کی خواستے پڑیں اور شہادت کی کتابت کو طلاق میں رکھ کر افتاب  
 کا ہر شہادت میں اسکی پوجا کر نیکو شنید ہو جائیں تو ہماری کوئی غلطی ہے یا جب کہیں ہماری  
 سے اب شہادت اور ان یہیں ہو رہا ہو اسکے رفع کرنے کے لیے ہم جوایے پائی پہنچنے کے  
 شری بھیگوت گیا کی پاہ طستہ ہیں اپنی پیاس مٹا نہیں ہیں تو ہماری کسی جیالت ہے پہنچا  
 ان اصولوں کے خیال کے ساتھ بھکو جیت اور افسوس کا مقام نہیں ہے کہ ہم ہر شے کی خشتی

او صہیلت اور مزاج کے بغیر تحقیقات ہیں اس شے کے اپاک بجا تے ہیں اور اسی میں اپنی سمجھی محبت ظاہر کر کے اس کو اپنی صراحت کا پورا کرنے والا اونٹکلیف کا اسان کرنے والا اور سچا خیز رذیش جان چکیے بہگت اور وہن بجا تے ہیں ہے اس سے زیادہ حیرت انگیز اور افسوس اور صدمہ کا دینے والا اور کیا امر ہو گا کہ ہم شری ہگتو گیتا کے پاٹھ سے پیاس نہ ہو چکا عقیدہ رکھیں اور اپنی اس بیش بہا بہگتی کو صحیح اور احتج طور پر استعمال ہیں نہ لاکر اور نیز مہماں کے مُحترب بچون پر جیسا کہ ابھی ہئے شری نارو جی کے بچون کمکو اپر درج کیا ہے تو یہ نہ کر کے اپنی حیات اپدی اور راحت حقیقی کے پہل کو موت اور رنج اور سکھالیف سے بدل کر غارت کریں۔ اے بہا یو! جن حوصلت کا جن میں نہ ہو ہیں اس سے ہم کسی ہری صدق محبت کا راطہ باریعنی پورت پرستی کیوں نہ کریں مگر یہ گز ہرگز اس سے مستفی نہیں ہو سکتے ہیں۔ حلوے کو عام محبت سے ہی مٹھے سے لگانیمیں زبان کو اس کی شیرینی کافرہ ملتا ہے الا ہرچ کو چاہے کسی ہی محبت کے ساتھ مٹھے میں ڈالو گر شیریں پن کی لذت کا پیدا ہو نا یقین ممکن ہے یہی ہم سب کا اول فرض یہ ہے کہ بہگت کہلانے سے پیشتر ہم اول اس بات کا فیصلہ کر لیوں کہ بہگت کیا ہے اور ہمکو اس کے ویلے سے کس غرض اور دعا کے پورا کرنے کی ضرورت ہے کیونکہ ہر انسان میں پیشوئے نے بدھی رعقل)، اور پہیا کہ تینیز کی طاقت صرف ریلے بختی ہے کہ وہ ہر شے کے حصول کیلئے اول سے ہی اس کی تدابیر مناسب کا تفصیل کر کے بعد جس مدعایں کامیاب ہو نیکی ضرورت سمجھے اس کی خوبی اور خاصیت پر فکر کرے بعد ازان اپنی غرض کے پورا کرنے کے لیے اسی کو ذیتو گر دانے جس سے اس کے سطح کا حال ہونا ممکن اور واجہت تاہم بعد جس فریمہ کو اپنا پرستی گردان کرنا اپنے مناسب کو عمل ہیں لاکر اپنی کامیابی حاصل کرے۔ اے پیارے بہگتو! گردنگتی سے بجز اسکے ہماس اور مدعایں ہے کہ ہمارا آٹھا میں روز بروز پر یکم اور امنڈ کی ترقی ہو۔ ہماری آنمار و زبردست حقیقی کا لطف اٹھا وے اور حرص وہوس دُنیا وی اور لذت

نفسانی ہیں ہی مبتلا ہو کر گناہوں کا شکار نہ بخواہے۔ کام کرو و صد لوحہ۔ موہ۔  
وغیرہ جو حیاتی جذبات ہمارے ساتھ ہیں اور جو حد سے چرکھ پہنچنے طرف لیجا کر گناہ کا باعث ہے  
ہیں اور ہم کو ناپاک اور پیدا نہ جنم کی تخلیق ہیں ڈالتے ہیں انکو ہم درفع کر کے اُنکے تیز سنجے سے  
رہائی اور ہمکیتی حاصل کریں اور وحاظی ترقی جو ہماری روح کی خواہ طبعی ہے وہ جو بھی حا  
ہوا در حصلی موت جو گناہ ہے اور جسمی یہ اگیاں سے مبتلا ہو کر درناک دکھ اور تخلیف  
کی تھی ہولی تی جاتی ہے اُس سے آزادی لغایت ہوا اور جذبات جا و راتی کا لطف اہمیتی پہنچ  
بذریعہ گیاں اور وہرہم کے خواہش طبعی یعنی وحاظی ترقی کا باعث ہو کر شانتی حاصل  
کرے تو اس سب نہ کورہ بالا دعا کے پورا ہونے کے لیے ایک پریشانی کی ہی ہمکیتی خاص  
ححل تدبیر ہے کیونکہ ایک پریشانی کی آنند امرت۔ کلکیاں۔ پوترا۔ پریم اور شانتی  
وغیرہ کا سب اور حقیقی مخون ہے اور ایسی اُسی ایک لامائی پریش سے محبت اور صدقہ پہنچ  
کرتے اور نیڑا کے پسندیدن کاموں کے علی ہے رُحاظی برکت کے ساتھ ہم اُسکے پر آنند  
پریم پوترا اور شانتی کو حاصل کر سکتے ہیں۔

ہم نے اُپر میان کیا ہے کہ جو شے جن صفت سے موصوف ہے اُسی سے اُس کے حمول کی غفر  
سے محبت کرنا ضرور ہے پس خود ہی ثابت ہے کہ ہمکیتی کو نہ کورہ بالا اور صاف کے ساتھ علمین  
لامے اور اُس سے کامیاب ہونے کے لیے ایک پریشانی کی ہمکیتی ہمارا حصلی مقصود ہے کیونکہ  
ایک دھی قاد حقیقی ہمارے سب نیک اور باک ارادوں کے پورا کریں کے لیے قادر ہے جیسے کسی صورت  
بچ کیلئے صرف پستان مادری ہی اُسکی بھوک کی ہری کا ذریعہ ہوتے ہیں جذبات کے اپنی دہن  
یا اپنے خود کسی اعضاۓ جسمانی کو چو سکتے اسکا شکم ہرگز نہیں بھر سکتا چنانچہ خاہر ہے کہ اکثر  
وقات بچے بڑے شوق اور انفت کے ساتھ اپنی انکو ٹھوڑا یا اٹھلی وغیرہ کو چو سکتے لمحاتے ہیں۔  
الا بیب رکے کوئی عرض اسواے پستان مادری کے دُودھ کا مخچ نہیں ہوتا بچے کے پیٹ میں

دو دو حصہ کا پہنچنا غیر ممکن ہوتا ہے پس سمجھنا چاہیے کہ اس طرح بھگتی ہی جب تک اپنے مبدأ صلی سے تعلق نہیں کپڑتی اور اپنا طبعی رشتہ حقیقی معبود سے نہیں جوڑتی اگر سو قت تک اُسکی کل کو شش صدائے اور رایگان جاتی ہے اور شال اُس کی سببیہ اُس پتے کے ساتھ صادق آئی تو یہ جو پستان باری چپور ٹکسی اور عضسے جسمانی مثل انگوٹھیوں وغیرہ کے چھوٹے سے ہی اپنی بھگت کی سرخی سمجھتا ہے پس ہم لوگوں کا فرض ہے کہ چند روزہ نندگی کے اس بیش بہا وقت کو صرف بچپنکی طرح بیفائٹ اور بے سود استھان سے ہی صدائے نکریں۔ بلکہ اپنے معبود و حقیقی کو پہچان کر بھگتی اور پریم کے ختم کو بچے اور اقیعی سہ تعالیٰ ہیں لاکر نہیں۔ انسانی کا سچا اپہل حوالی کریں۔ بیان مذکورہ بالا سے ہمارے ناظرین کو بخوبی ثابت ہو گیا ہو گا کہ انسان کو صرف ایک پیغمبر کی بھگتی کرنی چاہیے چنانچہ اس موقع پر ہم مناسب سمجھتے ہیں کہ کچھ بیان اُسکے ساتھ مبنی لائیگا رقم کریں۔ شری نارو جی مہاراج نے اپنے سوتھوں میں رکے سادھن کا اس طور پر بیان کیا ہے کہ۔

## ۱۔ جسمانی میتوں کے ۲۰

معنی۔ اُس سلسلتی کا سادہ ہیں گیاں ہی ہو یا ایک آجاتج کی رائے ہے۔

## ۲۔ اکٹھی نیا اخیوں میتوں کے ۲۰

معنی۔ گیان اور بھگتی دلوں، لازم اور بڑو مردیں یہ دوسرے اچارچ کا عقیدہ ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ بھگتی کو گیان سے ایک قسم کا ایسا اعلان ہے کہ جو لازم اور بڑو مردیں ہوتا ہے چنانچہ جب ہمکو اُن کسی شے کا کچھ گیان حاصل ہوتا ہے تو اسکے گیان کے ساتھ ہی اُسکی طرف کچھ اُنہیں ہی پیدا ہوتا ہے اور جب اُنہیں پیدا ہوتا ہے تو پھر خود بالضرور اُس شے کی زیادتی حقيقةت اور وہیت دیافت کرنیکو طبیعت مائل ہوتی ہے سلطور پر اُس کی جستقدح حقیقت خلاصہ ہوئی جاتی ہے اُسی درجہ اُس سے محبت بھی اور زیادہ ہوتی جاتی ہے غرض کی ہی سلسلہ شری

چلا جاتا ہے۔ لیں ہیگتی کے بڑھانیکے لیئے گیاں، اور گیاں کے بڑھانیکے لیئے پہنچتی کی نہیات ضرورت ہے اگرچہ اس موقع پر ان دونوں کے ہمراہ جو ایک تیسرا لازمہ پیراگ کا ہے اُسکا کچھ بیان نہیں کیا گیا مگر سمجھنا چاہیے کہ وہ بالطبع ان دونوں کے ساتھ پیدا ہو جاتا ہے۔ لیکن حقیقت ہیں یہ تینوں ہی اقسام ایسے لازم اور لذت و حم ہیں کہ ہر ایک اپنی موجودگی میں آپ کو مکمل کرنی چاہیے۔ عرض سے آپ ہی دوسرے کو پیدا کر لیتا ہے۔

باقی اور کسی قسم کے سادہ ہنون کی نسبت شری نارو جی اس طور پر قلم فرما لیتے ہیں۔

### ت سیا سما دن نا نی گا ی نکھا چا ری ۴ ।

معنی۔ اُس کے رہیگتی کے) اچانچ لوگ کی اقسام کے سادہ ہنون بیان کرتے ہیں۔

### ت نکھ دی بی ہن نی گا ی نکھا چا ۱۰ ।

معنی۔ (الا وہ رہیگتی) تو تک لذات محسوسات سے ہی حاصل ہوتی ہے۔

### ا چکا ہن ت بھ ج نا ت ۱۱ ।

معنی۔ اور ستو اس سلسلہ ہن سے پیدا ہوتی ہے۔

### ت نی کے پی بھ گر ہن لہا چکا کی نہ نا ت ۱۲ ।

معنی۔ اس لوگ میں ہی بہگوان ہی کے گنون کے سُننے اور کیتن کرنے سے حاصل ہوتی ہے ویگر

### سُنی بھ ن نا سی لی کو دی ری چ ری ج ن مس ن و ا ری ۱۳ ।

معنی۔ استری (ر عورت) دہن (ر دولت) اور نیاں ک ر منکر (او ر تھن کے کلام نا نا و لانہ) میں فریفته نہ ہو۔

### ا چ بھ مان د مس نا دی کن ت سا ج ۱۴ ।

معنی۔ ابھی مان ر عز و ر (او ر تھبہ ر سکھاری بار بار کاری) وغیرہ سے پہنچ رکھے۔

### نہ پریتا رسی لالا را رن سن کا م

کو بھی ماتا دیکھ سی نہ کر را گی ۱۵ ।

معنی۔ اپنے سب اچاروں رطريقوں کو اُس میں رپریشنوں (آرٹین رندر) کر لے ہوئے کام رشیوں (کروڈ صور غصب) ابھان (رعاز وغیرہ بھگوان ہی میں کرے۔

“نیتی دا س्थ نیتی کا نا م ج نا ام ک

پرے س رے و کا ری پرے س رے و کا ری میتی” ۱۶ ।

معنی۔ ہمیشہ داس یا پاری آئسی رعوت کی مانند بھجن کر لے ہوئے پریم کرنا چاہئے صرف ایک پریم ہی کرنا چاہے۔

ویکر

م ج نیتی سا سا گی م ن نیتی یا نی ت د ہ د ک

ک ری گی ک را گی یا نی ۱۷ ।

معنی۔ بھگتی بخشنے والے شاستر ون کا مدن یا بچارا اور نیز بھگتی پیدا کرنے والے فلکوں عمل کرنا چاہئے۔

س رے د رے د کا لا بھا دی تی کے کا لے

م ن نیتی کا لو گا ا دی م پی گی ری ن نے ۱۸ ।

معنی۔ سکھ۔ دکھ۔ اچھار خواہش (لابھ راستقاعد) وغیرہ کے لفکر سے آزاد بکر نہ مان کی حالت انتظار میں ایک نصف لمحہ بھی ضائع نہ کرے۔

گرہی سا سا سا چ د یا د س لی کھ ل ا د

چاری گیا چا ل نیتی یا نی ۱۹ ।

معنی۔ ہنسا روہ افعال جسے کسی انسان یا حیوان کو سخن اور تکالیف نہ پہنچے ست اسرتی

شوچ رپا کیزگی، دیار حرم، اور سنتکا وغیرہ افعال کا عامل ہونا چاہیے۔

### سَرْدَادَاسَرْبَمَاءِنَنِشْرِنِتِمَهْمَغ

#### يَاءَنَ رَوَ مَجَنَّيَه: ۲۰۱

معنی۔ ہمیشہ نکرات سے آزاد ہو کر سب طور سے صرف ایک پریشور کا ہی سجن کرنا چاہیکا۔ مذکورہ بالا سادہ ہون اور نیز پریشور کا بیجن۔ کیرشن اور انکی پر ارہنا ر دعا م سے روح انسانی میں پریم پیدا ہوتا ہے جس پریم کا پھر شری ناروجی کے سوتھوں میں اس طور پر بیان کیا گیا ہے۔

### شَنِيرِبَنَنِيَيْنِپَرِمَسَرَهُرَهْ ۲۱۱

معنی۔ پریم کی کیفیت کے اظہار کو زبان طاقت نہیں رکھتی ہے یعنی وہ بیان سے باہر ہے۔

### مَكَاسَادَانَدَهْ ۲۲۱

معنی۔ کیونڈ گوئے کو فرمہ ملنے کی امداد ہے۔

### عَلَارَهِنَنَكَامَنَارَهِتَنَ پَرِتِنَهَارَهْ

### مَانَسَدِيَنِنَنَهَسَنَتَرَمَنَهَ ۲۳۱

معنی۔ وہ پریم گون اور نیوی لذتوں کا سناون ر دینوی خواہشون ہے آزاد ہر کو سمجھ کر بیو الا خاص ایک قسم کی کیفیت سے پر لطیف سے ہی لطیف اور صرف روح کے وسیلے سے حس کرنے کے قابل ہے۔

### نَنَنَنَنَدَهَوَلَهَكَانَهَتَدَهَ

### شَنَانَنَنَنَتَدَهَنَنَهَ ۲۴۱

معنی۔ جسے رپریم کو حاصل کرنے کے بعد پھر پریم لوگ اُسی کو دیکھتے ہیں۔ اُسی کو سنتے ہیں اور اُسی کا فلک کرنے ہیں۔

پر ہبھتی کے بیان میں اُس کی اصلی علامات اور نیچکارس طور پر انہمار کیا گیا ہے۔

## साक्षैपरम्प्रेमरूपा २५ ।

معنی۔ دہ ائینہ کے ساتھ حل پریم کی شکل ہے۔

## आमृतस्वरूपाच २६ ।

معنی:- اور امرت کی یافٹ د ہے۔

यस्तद्वापुमान्सिद्धोभवत्य

स्त्रीभवतिरन्नोभवति २७

معنی۔ جسکے حصوں سے انسان لازمہ انسانی کی گیفیت حاصل کرنے میں کامیاب ہوتا ہے  
حیات ایذھی پاتا ہے اور پیر ہو جاتا ہے۔

यत्प्राप्यनकिञ्चिद्वां छूति नशो चति

नदेष्टिनरमतेन्येत्साही भवति २८।

معنی۔ جسکے حوالے کے بعد نہ کچھ چاہتا ہے نہ کچھ فکر کرتا ہے نہ کسی سے حسد رکھتا ہے نہ رکسی کی تلاش میں) ادھر اور حصر پھر ترا ہے افسوس کوئی جس کرنا ہے۔  
میاں مذکورہ بالا سے ہمارے ناظرین ہمیکتی کی بزرگی اور خلیل اور اُس کی نوع انسانی کیلے پاپ اور سوہے میکتی پانے کی ضرورت کو بخوبی سمجھنے کے ہوئے اور اُس کا ثبوت خود اُس کا عمل ہے۔

प्रमाणान्तरस्यानपेह्यत्वात्तद्यम्बमाणात् २५ ।

معنی - اس میں زیادہ ضرورت ثبوت کی نہیں کیونکہ یہ خود ثبوت مجسم ہے۔

शान्तिरूपास्परसानन्दरूपात्र ३० ।

معنی۔ رکینز نکر) اس میں شائستی ملتی ہے اور پیرانہ محسوس ہوتا ہے۔

لیں اسے شانستی پر درجت کیون (صلاحیت) کے چاہئے والوں پر ائمہ (راجحت حقیقی) کی طبعی نہ خواہ

رکھنے والو۔ پریم کے پیاسا درود حالی ترقی کے خواہکار درجہ اپنے گئے کارروائی کو لاد محسوس کے پہنچ سے چھوڑا کر شکل ہوت جو گناہ ہے اُس سے آزادی اور نیز این طبعی خواہ جو اندھہ ہے اُسکے پورا کرنے پر راحت حقیقی کے حصول کے لیے شری ناروجی رجوب ریشوں کے سرماج سمجھے جاتے ہیں) کے احوال پر توجہ دو اور ان کی ہمایت کے موافق اُس پورن بوجہ نما کفار سچے اندھہ پریشور کی پناہ میں آؤ اور عرف ایک اُسی کی بھتی اپنے اُپر جائز کرو۔

### سکریپٹ مان رشیڈ مے دا بی رہنمائی

#### تمہاری بھکاری ۳۹۱

معنی - وہ پریم سو ری تر پریم کی شکل، بہگوان بھجن کرنے سے بہت جلد ہو سے (دل) میں ظاہر ہو کر بیٹھنے کو راحت حقیقی محسوس کرنے تھے ہیں۔

چنانچہ موکھ جیون اور پانڈ کے حصول کے لیے شری ناروجی نے اکثر دفاتر بھی فرمایا ہے کہ

#### ٹیسٹی سبھ کی رہ گاری یاسی ۳۹۱

معنی - تینوں نماز میں رست پریشور کی بھتی ہی سب سے بہتر ہے۔ بھتی ہی سے نصیل چھری ایک صرف اُنہیں کی رائے نہیں بلکہ۔

#### ہنپوں دل نیج ن جاتی نی رہیا ۳۹۲

معنی - شاہزادی گاری ویسا کو دین یہ شوہر کو دکھلیا رہیا میں لیہ تری ہر مددی بھی ہے۔ لوگوں کے بکیاں ہے بخون ہو کر کمار بیاس۔ شکر شاندیل۔ گرگ۔ بندو کو ڈن۔ شیشور اور ہو۔ آر ہو۔ آر ہو۔ ہنگان اور یہ ٹسون دعینہ و شہوہ بیگت لوگ ہی متفق اک اٹو ہو کر یہی فواد۔ آپ ہم اس جگتی کے مضمون کو شری ناروجی کے اس سقول کے ساتھ ختم کرنے تھے ہیں کہ

#### اڑھ تے سبھ کی مان مانی س پرے اٹل بھان ۳۹۳

معنی - جو ہنقاو کو ساتھ شر و کرنا ہو اسے بھتی ملتی ہو اور دیپاک کو پاتا ہو۔ دیپاک کو یا باہم فقط

میں رہنا کریں

## گیان اور بحگمتی

مذہبی دنیا میں ہم دیکھتے ہیں کہ لوگوں میں گیان اور بحگمتی کے ساتھ اکثر نااتفاق پایا جاتا ہے۔ گیا نہیں کے نزدیک بہت سے بہگت طاہر بہگت یا یکلا بہگت سمجھے جاتے ہیں اور بہتگوں کے نزدیک اکثر گیانی خیال کیتے جاتے ہیں۔ اس مضمون میں ہم چاہتے ہیں کہ کوئی کسی قدر توضیح کر کے اپنے ناظرین پر ظاہر کر دیں کہ مذکورہ بالا الفاظ کے استعمال کی صلیبیا د کیا ہے اور نیز اسکا استعمال کہا تک حقیقت حال کے موافق یا غیر موافق ہے۔

جب ہم دیکھتے ہیں کہ ایک شخص کہتا کچھ ہے اور کہتا کچھ ہے جب ہم دیکھتے ہیں کہ ایک شخص دیگر انرا نصیحت اور خود انصیحت کا صدقہ بناتا ہے تو صان ظاہر ہے کہ ہم اُسے ان لوگوں کا منصب تو نہیں دیکھتے ہیں جو برعکس اسکے دکھلانے کے دانت اور کھانے کے دنت آور نہیں رکھتے ہیں پہلی قسم کے لوگ کہتے ہیں کہ ان حسبِ حقیقت کسی غریب اور محتاج کے جو فی الواقع خیرات کا سخت ہے مدد کرنا انسان کا فرض ہے مگر جب حسبِ اتفاق کہیں اُنکا ایک بھائی جو صریح و گھاد مصیبہ کی بحیثیت تصویر بن رہا ہے اُنکے پاس اکر سائل ہوتا ہے تو اُس وقت بجائے اسکے کو انسکا دل اُس کی حالت دار سے بیچیں ہو کر مثل سوم کے پچھل جاوے اور وہ اُس کی حسبِ حقیقت ادا کریں اُنکا اپنی شرارت سے ایک قسم کا ذلتی حظ اٹھانے کی غرض سے اس قسم کا سلوق کرنے تھیں کہ جس سے اُس سچارے کو بجائے تکین پہنچنے کے اٹھی تخلیف میں تخلیف نہ پہنچتی ہے۔ پس اس قسم کے لوگ اگرچہ چہانکہ خیرات کے علم اور نصیحت کا تعلق ہے پوری واقفیت رکھتے ہیں۔ مگر اُنکا یہ علم خود نہیں عمل سے مطابقت نہیں کھاتا ہے اور اسیلے ایسے لوگوں کے عن میں اگر خشک گیا فی کا خطا

عطا کیا جائے تو وہ عزیز ہوں گے کیونکہ ان کی فدائی صفت کے مرواق ہے۔ ہ صرف ایک مشاذ ہمہ میں مگر اس کے سوا سے اور بہت سی کم و بیش اسی کے متشاہد مثالیں ہیں کہ جسکے طلاق سے بھی لوگوں پر ہمیشہ خشک گیا ہی کا خطاب و ہجت آتا ہے۔ مثلاً ایک شخص بھت پرسنی یا خلائق پر سکی کو بھرا بلانا ہے۔ مگر خود یعنی سچی خدا پرستی کا عامل نہیں ہے اور جس طریق کو زبان سے بھر کر تھا اسی کو عالم کے ساتھ نیک طریق پر کرنے میں درست نہیں کرتا ہے یا ایک شخص پر سکی کی شادی کی بڑا یہ وہ کوئی کو دکھ لیکر پر دیتا ہے اور ابھی بلے مضمون اخبار دن میں شہر کرتا ہے۔ مگر جب اپنی مثال کا وقت آتا ہے تو ہمیشہ برس کی عمر میں سکانی اور سات ماہ یا دس کی عمر میں اپنے اڑکے اور لکھیوں کی شادی کر کے فارغ ہو شیخت ہے یا ایک شخص بیوی کی شادی کے جواز میں بہت کچھ دھم بھرتا ہے اور ٹبری ہمیشہ دلیلین محقوق اور مشمول پیش کرتا ہے مگر ساتھ ہی اس کے اپنے گھر میں دیکھتا ہے کہ ایک نوجوان چند رہ برس کی لڑکی بیوی دہو کر مصیبت کا پتلا بھی پیڑھی ہے اور اس ڈو بنتے والے کے جو دریا کے پیچے دھار میں پڑا ہوا غوطہ کھا رہا ہے اور اگلے اسید میں زیست کی قطعہ کر چکا ہے۔ یہ ہمیشہ وقت آہ و ناری کے درسیان نام اسیدی کی خوفناک لکھروں میں غوطہ زن ہے۔ لیکن اس کا دل نہیں پسچھا ہے اور دینوں کی خوف اور خود مرضی کے مارے گل منطق اسکی جوہل جاتی ہے یا ایک شخص بیدی پر بیٹھ کر بیٹے زور کے ساتھ دھرم حقانی کے اصولوں کا اپنے پیش دیتا ہے اور کہتا ہے کہ تا وقیکہ ہم اپنی زندگی میں ان اصولوں کا اٹھا رہے کر گئے بتک اس دھرم کی ترقی نہیں ہو سکتی۔ مگر زندگی میں وہی اس کی بھت پرسنی۔ وہی بسیکر ذرا سنت پاٹ کا خیال۔ رسول مکمل کے ادا کرنے نیں وہی اس کا طریق جلکی وہ بیدی پر بیٹھ کر مخالفت کرتا ہے۔ اپنے گل مثالیں جن لوگوں کے ساتھ صادق آتی ہیں۔ اُنکے لیے جو لوگ خشک گیا ہی کا خطاب بتھیز کرتے ہیں وہ نہایت سچے ہیں۔ کیونکہ ایسے لوگوں کا

گیاں صرف زبان سے ظاہر کرنے کے لیے ہوتا ہے۔ عمل سے اُس کا کچھ علاقہ نہیں ہوتا۔ اب ایک آزاد دسیری کلاس ہے۔ اس کلاس کے لوگ کسی امر کے صحیح یا غیر صحیح درست یا یا نادرست۔ جایز یا ناجایز ہوئے سے علاقہ نہیں رکھتے ہیں۔ انکے خیال میں کسی مذہبی اسرکی نسبت تحقیق کرنا یا علم پیدا کرنے کے لیے گوشش کرنا اور صحیح نتیجہ پر پہنچنے کے لئے سعی اور جانشناکی کرنا چنان سودمند نہیں ہے بلکہ قدر لغو حركت ہے۔ انکے عقائد میں: **येन गता संयथा: महाजना:** میں ہو کر گئے ہیں وہی رہستہ ہے۔ پہلی بیب رائٹسکے کہ نو وہ تحقیقات کو درست سمجھتے ہیں اور نہ ان ہیں لا علمی کے باعث حقیقت پر پہنچنے کا مادہ ہی ہوتا ہے یہ تینکری کہ کون بزرگ آئندہ ہے اور کون نہیں ہے انگلی طاقت سے قطعی باہر ہو جاتا ہے اور سچائے اسکے کہ وہ کسی بزرگ کی اندر وہی زندگی کے مستا بدہ کے قابل ہوں۔ بخض اُس کے بیرونی طریق اور ظاہری علامات کی پریروہ جاتیں کوئی نہیں ایسٹریمگت یا سادھو کھلاتے کہ لیٹے جاتے جہاں چھپ کر دلوں ٹاہتوں سے سلام کرتا ہے۔ کوئی بات بات ہیں ٹھوڑے جو طریق کے اپنے تینکری دوسریں کا "داس" ظاہر کرتا ہے۔ کوئی خاکساری اور نیاز مندی کا دمہ تھا ہے۔ کوئی چاہبڑ کا صفا یا رکھتا ہے۔ کوئی تمام یا لفڑی کھلتا ہے۔ کوئی خاک پٹھے ہے اور کوئی ننگے پیر پہنچتا ہے۔ کوئی کھڑا دوں پر سوار ہے۔ کوئی پیشافی پر لیبا چوڑا تک لگاتا ہے۔ کوئی گھٹی اور لالا اور سچر کھکر سادھو اور زادپندا ہے۔ کوئی ہن میں بیویت ملے بہرنا ہے۔ کوئی زنگ برتنگی گودڑی لفیں دے جائے گہو مٹا ہے۔ غرضک دوچار ملے بہا دلپور کے علاقہ میں اکثر سلما دوں کا یہ دستور ہے کہ دہ باہر کے پہنچنے کے لیے جو پوتاں اکبر میں رکھتے ہیں اسکے ساتھ ایک ایک بیج ہی کھتو ہیں پھاپچب وہ کسی ہو بلکہ کو جائے تین تو اپنے کھنپتے ہیں اور پاک بنائیں گرفتہ سو جب پوشش کہہ کر باہر جاؤ میں تو اُس کے ساتھ ہی کھوٹی بچہ اُندر کر تیج کو پہنچا دیتے ہیں۔

ہمیں۔ دس بیس نہیں۔ نہزادہ دن اسی قسم کے سوا نگوں کو لوگ اپنے تین دیندار اور زندگی اور فیک اور سادہ اور بہیگت ہڑائی کا ذریعہ سمجھتے ہیں۔

لیکن یہ فہرست صرف ہمیں تک ختم نہیں ہوتی۔ ہر لمحت اور زندگی کے لوگوں میں خود وہ لوگ کیسے ہی ہندگی کیوں نہیں اپنے اپنے طریق اور ڈینگ کے موافق بہت سے ظاہری اسباب ایسے ترقی ہو جاتے ہیں کہ ان کی پابندی یا عدم پابندی لوگوں کو اُس سو سائیٹی میں نیک پایہ کا خطاب عطا کرتی ہے۔ بعض کی پابندی سے وہ بڑے اہم ای دیندار اور زادہ اور اولیا سمجھے جاتے ہیں اور بعض کے چھوٹے سے برعکس خطاب سے مخاطب کیتے جاتے ہیں۔

آب سوال یہ ہے کہ اس ظاہری سی کی اصلاحیت کیا ہے؟ اول یہ کہ اس قسم کے لوگوں میں سے بہت سے ایسے ہوتے ہیں کہ جو دل سے توصیق ہوتے ہیں مگر گیان کے نہونے سے یا یوں کہو کہ حقیقت کے نتیجہ سے محض ظاہری علامتوں ہی کے ساتھ اپنی ساری زندگی بسکر کر دیتے ہیں اور کو اپنے ہم خیال لوگوں میں بڑے سادہ اور بڑے بہیگت پہی پکارے جاتے ہیں مگر وہ حقیقت اگر ان کے کل چال چلن اور زندگی کے ہر تاروں کی تحقیقات کیجاۓ توصیف معلوم ہو سکتا ہے کہ تچھے خدا پرستوں اور دینداروں کی زندگی سے اُنکی زندگی کہیں پچھے پڑی ہے۔ دو مہم بہت سے لوگ ایسین ایسے ہی ہوتے ہیں کہ جو باوجود ان ظاہری علامات میں بہت کچھ سرگرم نظرانے کے حقیقت میں صدق دل سے اُس کے پیروں نہیں ہوتے ہیں۔ اور پیغمبیری سے اکثر اذفات ان لوگوں کی تعداد ہر ایک لمحت اور زندگی کے لوگوں میں زیادہ ہوتی ہے۔ ہندو کنکے کسی مندر میں جا کر کسی تجھے کو دیکھو یا بیٹھو لوگوں کے کسی ایسے مسحی میں جاؤ جہاں وہ ایک کاہجیان اور کیرتن کرتے ہوں۔ دیکھو گے کہ وہاں انہیں ایک عجیب جوش اور سرگرمی کا ان طبقاً ہو گے

کیسے کیسے چلا چلا کر وہ بیجن گاتے ہیں۔ کرن نہ درشور کے ساتھ جھائی اور گہر تال سجا لئے ہیں کوئی چہ نہ اسے۔ کوئی بہر کو ملائی نہ ہے۔ کسی کے آنسو جاری ہیں۔ باوجو کیلہ گلا تہک گیا ہے اور تہک کر سپیچھی گیا ہے مگر بیجن ہیں ہر ایک برا بر ساتھ دیئے جاتے ہے عرضیکہ سوت جس جوش اور دلول کے ساتھ انکی طرف سے خدا کی محبت کا انہمار کیا جاتا ہے اگر اس کی تھیم ڈنٹر کھکھلائی تھی نیست کافیں کریں تو پر فرشتوں اور اولیاً اور اونچے اونچے کی اکبری اور بستی آہی کی بور و استین ہم سنت چلے آئتے ہیں، وہاں کی بقیہ ہیں کوئی درجہ اور فیض اور ناجائز ناموم ہوئی ہیں۔

بادت یہ سچے کہ اکبر اونچے گلوکار کا چو جوش اور دلول ہمیں نہیں ہوتا۔ یعنی اس کا اخراج ان بیجنیں اور جانیں تو اونچے نہیں جو آج ہم محبت خالی اور محبت مخلوق کے لیے انسان کی سترست میں پیسا کی گئی ہیں۔ ایک ایسا دلول ہوتا ہے کہ جو جسمی عصا ب کے جوش میں آئتا ہے پیدا ہو جاتا ہے یا اون کہو کہ یہ مگر ظاہری جوش اور دلول سچے طبیعت کے سیروں انہمار کے اونچے نہیں تو یون کو مٹا نہیں ہیں کہ جو محبت آہی یا بیکتی کے گھر کی پر اس قسم کے بہنچن اس پنجابی عورت کے ہیں جسکو فیبا سوز مردہ اپنی برا دری کی ہو رکون کے ساتھ سیاپیں در شمال ہوئے ہوئے ایک قسم کی ایسی عادت پڑھاتی ہے کہ باد جو رکن کو ایسے گھر میں بھی سیاپی کو جاتی ہے جہاں کہ اس گھر کا کوئی نہایت بھی عزیز اور جاری سیار اس دنیا سے کوئی گریا ہے۔ اور جسکے غم والمیں اُس کے گھر والوں کا لیکھ پہنچ رہے ہے مگر وہاں تو صرف اس کے کندہ دہ بھی نہ اس گھر کی عورتوں کے آنسو بہانیت ہے اور وہی ساتھ کھڑے ہو کر پیچا ہے۔ اولاد اصلی دل جس کا انسی طرح رنج اور ستم سے خالی ہے جو طبیعہ وہاں پہنچتے ہے بچلے ہم۔ گویا ایسے ہو گکون کا عشق آہی ہیں خوب مگن ہو جانا یا بہنچتی کے انہمار میں اپنے اس سے اور زندگی کے ساتھ مجمع عالم ہیں بیجن اور کیرت کرنا ہمیشہ کچھ

اس امر کی تصدیق نہیں ہے کہ فی الواقع ان کا دل بھی بھگتی سے متاثر ہے اور بعض صورتوں کا  
شیر صرف ممکن ہی ہے بلکہ اندر وی محبت آئی کے ساتھ دل بیقرار ہوئے پر انسان سے  
بے اختیار وہ بیرونی علامات بھی وقوع میں آجائی ہیں جنکا اپر ذکر ہوا ہے۔ مدت  
شاذ و نر ہوتا ہے۔ سو اس کے سبق بھگتی کی یہ بھی ایک بڑی پہچان ہے کہ جس کے  
وقت فی الواقع تیسری بھگتی سے متاثر ہوتا ہے اُس کے روزمرہ کے افعال میں بھی  
بسی اور دیا تھا اور دی رہا اور اضطراب پسندی روز افزوں نہایاں ہوتی جاتی  
ہے۔ وہ خود غریب یا کوئی غیر ممکن ہوتا ہے۔ اُس کے لیے رسمی کو پیار کرنا۔ رسمی کو  
ٹھوپنے۔ رسمی اور خاصت کے واقع عمل اور آمد کی لازمی ہو جاتا ہے۔ لوگوں کی بیرونی  
اور تبیین رسمی کا غایل نہیں رہتا ہے۔ جبکہ ویتوی بادشاہ کا مطیع ہو کر ایک سپاہی  
اپنے آقا کی فرمانبرداری میں جگہ کیوں کوت سیکڑوں کے سربراں سے جھپکر کرنا۔  
دریغ نہیں کرنا سچھ تور، انہیں کام مقام سے کوئی شخص اُس سچے باوٹ کا مطیع ہو سکے  
وہ کے دنیا کے کل باوٹ۔ وہاں جو نئے کے بھی قابل نہیں ہیں وہ بہلا کب اس  
دھرم کے جنگ میں رسمی سے مکینہ موڑ سکتا ہے اور کینکرا چندوں سے ناک حقیقی  
کے اس پاک حکم کو کہا۔ رسمی موجب رضاۓ خداست ایک لمحہ کے لیے بھی  
جھلا سکتا ہے

اپنے خلا ہر ہے کہ جو ہائی صرف باہر کی آنکھیں بند ہیں اور دل میں وہی نقشہ جا ہو ہے  
جس سے ظاہری نظر کو روکا گیا ہے یا جہاں دل خدا کی محبت سے متاثر ہو کر ممکن نہیں  
ہوتا بلکہ صرف پر گھاکر اور آواز بنا کر اُس کا اظہار کیا جاتا ہے یا جہاں دل بھگتی کے جو شر  
اوپر یہم کے دلوں میں تر نہیں ہونا اور صرف اعصابی جوش کے پیدا ہوتے سے آنسو جاتا  
ہو جاتے ہیں وہاں بھگتی کیا جائے جو یہی وہ گیاں جو عمل کی صورت نہیں اختیار کرتا ہے

اور فقط اور وہ کوئی نہ کے لیئے ہے خشک گیاں کہلاتا ہے ویسے ہی وہ بیکھی جس کا اخلاقی اور وحشی قوتون سے کچھ تعلق نہیں ہے اور جو دل پرستا نہ ہو سکے لیئے نہیں ہے اور جس کا انسان کی رو حادی نیچہ میں سکن نہیں ہے ظاہری یا بھلا بھلی تی سے ہے اُس سے انسان آنسو ہے اکھر صرف اُنکی نکوت کر سکتا ہے مگر دل کو تر نہیں کر سکتا ہے اُسکی سختی اور کھپور تا اُسی وقت تخلی سکتی ہے جبکہ دل سے اُس کا وجود و قوع میں آدے گئی ذات سے دیانت داری۔ رہستلاری۔ انصاف پسندی۔ محبت اور ہمدردی وغیرہ فتنی صفاتِ حنف کے پہلوں پہلی اُسی وقت بہا مدد ہو سکتے ہیں جبکہ اُسکے درخت کی جڑ پیچے گیاں کی گذالی سے کھو دکر قلب کی تھیں قائم کی گئی ہو گمرا فسوس! یہ دُنیا جس طرح کو ایک طرف خشک گیا نیون کے مجمع سے بہری پڑی ہے اُسی طرح دُسری طرف وہ ظاہری یا بھلا بھلتوں کے جو میں سے بھی پڑے ہے۔

سباک ہیں وہ لوگ جو گیاں اور بیکھی کی ماہیت کو سمجھتے ہیں اور اپنے تین دلوں کی اصلی صفت کے ساتھ موصوف کرنے میں کوشش کرتے ہیں فقط

---

## گناہ اور اُس سے مکٹی

کوئی شخص خواہ کسی منہج یا ملت کا ہوا میانہ باوگے جو گناہ کے نام سے گوش آشنا ہے سوسائی-عیسائی-مسلمان اور ہندو کسی نہ کسی تصور سے سب ہی رکے قابل ہیں لا اپنے بھی اُس کی حملہ بابت سے بہت تھوڑے ہی لوگ حقیقت رکھتے ہیں۔ جہاں تک عموماً لوگ گناہ کو یہ قسم کا مرض روحانی اور روح کی تخلیف اور عذابون کی بنیاد خیال کرتے ہیں ہم بھی قابل ہیں گرگناہ کی صفت اور اُس میں مرکب ہوتے اور تین اُس سے آزادی حاصل کرنے کے بارے میں جو لوگوں کے مختلف خیالات دیکھے جاتے ہیں اُنکے لحاظ سے ایک صحیح تیجہ حاصل کرنے کے لیے ہم مناسب سمجھتے ہیں کہ یہاں اپنے پچھے بحث کریں اور تینی درہ صفات کے ان حوالوں کو بھی پیش کریں جو ہماری بحث کے دریہ ہوں۔

ہر ایک عام عقل اور متوسط سمجھیہ والا انسان خود کرنے سے معلوم کر سکتا ہے کہ انسان کو جو دیگر حیوانات سے مُشرف کہا جاتا ہے وہ مخصوص اُس دلیل سے کہ وہ ایک خاص صفت آزادی کی ایسی رکھتا ہے کہ جو انکو حاصل نہیں ہے۔ گویا انسان اپنی اس آزادی کے اعتبار سے ایک حد میں تک فعل ختار پیدا کیا گیا ہے اور اسیلے وہ مانند اور جامنے کے قوت اور ایک یا اعقلیہ میں محدود اور مجبور نہیں ہے۔ پس جس درج تک فعل ختار پیدا کیا گیا ہے اُس درج تک یا اپنی تینی اور ارادہ کے لحاظ سے اپنے فتنے اور نقصان کا آپ باعث ہوتا ہے۔ کیا وجہ ہے کہ بندہ ہر ایک موسیہ کے لحاظ سے خواہ گرفتی ہو یا سردمی بجبر درخت اور اُس کی ڈالی اور پتوں کے اپنی حفاظت کا افراد کو

سامان نہیں رکھتا ہے کیونکہ وہ خود کو قوتِ مدد کے سے مختار اور اپنے ارادہ پر قاد نہیں ہے۔ پس انسان جو از ادی جیسی نعمت سے مالا مال کیا گیا ہے۔ اُس کی وسعت کے لحاظ سے نہ صرف تہذیب دار اور اپنے ارادہ پر قاد فاعلِ مختار پیدا کیا گیا ہے بلکہ آزادی کے لحاظ سے اپنے افعال اور اپنے مفہید اور مقرن تیجوں کا جواب دے یا ذمہ دار سمجھا گیا ہے چنانچہ جو اُس سے وہ کام سہزاد ہوئے ہیں جو اُس کی صفتِ انسانیت کو زیادہ کر لئے ہیں اور روحانی ترقی کے موجب ہوئے ہیں وہ نیک اور جو برعکس صورتیں صفتِ انسانیت کو خدا کر لئے ہیں اور تنفسِ روحانی کے باعث ہوئے ہیں وہ پرکھ لائتے ہیں کہ جنکو دو کو نفلوں میں نواب اور گناہ کہتے ہیں۔ ہماری رائے میں اس بیان سے جو بالکل سیدھا اور صاف ہے سچبی ظاہر ہے کہ گناہ فی نفسہ کوئی مثبت چیز نہیں ہے۔ بلکہ عدم پاکی کو کا نام گناہ ہے۔ اور کیا نیک یا بدھل افعال کا مخزمِ انسانی ارادہ ہے۔ پوچھو کسی گنہگار سے کہ تیرہی ناپاکی کی کیا وجہ ہے اور اگر وہ صادق ہے تو فوراً یہ جواب دیجئے کہ وہ اپنی اس خرابی کا آپ سوجب ہے اور اپنی اس بیوی قوی کا بجز اسکے آور کچھ جواب نہیں دی سکتا کہ اُس نے خدا پر اپ کو ناپاک بنانا پسند کیا۔ کچھ شک نہیں کہ بعض اس موقع پر یہ اعتراض کر شیئے کہ اکثر خوبی جذبہ انسان کی طبیعت میں ایسے ہوتے ہیں کہ وہ موقع پا کر خود ہی اُس کو بدھی کی طرف لے جاتے ہیں اور انسان سماں میں جو بڑی مرتکب گناہ کا ہوتا ہے مگر یہ اعتراضِ محض یہ بنیاد ہے کیونکہ اس صورت میں پہر انسان اپنے افعال کا آپ جواب دہ نہیں رہتا بلکہ اُس سے بھری ہو جاتا ہے حالانکہ وہ اپنے ارادہ میں مجبور نہیں۔ جس طور پر ہم اکثر ایسے سامان موجود ہیں جن ہمارے چند بات کو اپنی طرف کشش کر کے خرابی کی طرف لے جائیں کی سخت کر کرے ہیں یہ طور پر ہم وہ سامان اور وسائلِ سمجھ موجود ہائے ہیں جو ہمکو نیکی کی طرف لے جائے کریں۔

تغییب دیتے ہیں۔ الگ غرض سعہد را درخود غرضی ہر جی کی طرف راغب کرتے ہیں تو مدد قابل  
ہیں افسد۔ محبت۔ رحم اور بھروسہ دی وغیرہ اخلاقی وسائل بچکو نیکی کی راہ پر بجانی  
کو رہنمای ہوتے ہیں پس یہ ہماری مرضی پرست وقف ہے کہ جس طرف چاہیں بچک جائیں اور  
جس کو پسند کریں اُس کی طرف راغب ہو جائیں۔ مانند دعی اور بدعا علیکے دلوں طرف  
سے ہر فرم کی ترغیبات اپنا اپنا ثبوت دعوی پیش کرتی ہیں مگر اخیر حکم پا فیصلہ ان کا  
محض انسان کی مرضی پرست وقف ہوتا ہے۔ کسی قسم کے گناہ کا انسان اس وقت ہے  
ہرگز ہرگز مرتکب نہیں ہوتا جب تک کہ وہ اُسکے کرنیکا ارادہ نہیں کرتا اور یہ کہنا حضر  
ناواری ہے کہ نفسانی نعمتیں خود بخود بنا اُس کی مرضی کے جریا اُسکو گناہ ہیں مرتکب  
ہونیکو مجبور کرنی ہیں۔ ان اہم امر کو بہی تسلیم کرنے ہیں کہ عادت کے عتبار سے  
نفسانی خواہیں بہت کچھ زور پکڑ جاتی ہیں جس کا بعض اوقات بظاہر ہی معلوم  
ہوتا ہے کہ وہ خود ہی انسان کو بدغسلی کرنیکو مجبور کرنی ہیں۔ حکم ہم پوچھتے ہیں کہ کون  
پہچستے اُنکو اس قدر شہزاد رہنا با ہ؟ اگر شہوت غضب اور لایح وغیرہ بعض اوقات  
بے روک اور غالباً ہو جاتے ہیں تو کون ہے جو اُنکو اس غلبہ کا موقع دیتا ہے؟ جو اس  
اُس کا سبھر اسکے اور کچھ نہیں کو گھنگھا رہی خود اپنی مخلوبیت کا آپ باعث ہے اُسے  
خود جان بوجھ کر رفتہ رفتہ اُنکے شعلوں کو ایسا بھڑکا دیا ہے کہ اُب اُس اگ کے بچھنیاں  
خود کو مجبور پاتا ہے اور سبجائے اسکے کہ وہ خود اپنی آزادی اور ارادہ کے لحاظ سے  
غالب اور تھیاب ہوتا مغلوب اور مفتوح بخانا ہے گواں ہیں شک نہیں کہ اُسکی  
وہ مخلوبیت اُسی وقت ہے جبک کہ وہ اپنے جس ناپاک ارادہ میں وقت مناسب  
پر حافظ حقیقی کے قانون کے موانع ایسی ملکر نہیں کھانا کہ جو اُس کی رفتہ کو بالکل  
بلٹ دیتی ہے اور جبوقت وہ صدقی ارادت کے ساتھ بیڑیاں کاٹنے کو خود مستعد

ہو جانا ہے اور حجتِ آزادی کے ذریعہ سے پھر آزاد ہو جانا ہے کیونکہ آزادی جیسی خداوندی کی خدمت کو کوئی انسان کیسا ہی گنہ گار کیوں نہ ہو سکتے کے لیے بسی نہیں کر سکت۔ چونکہ آزادی کی سریشت ہیں ہے پس ہر سریشت کے لہو چند روز کے لیے دنیا کا بند اور گناہ کا غلام ہو جاوے گوئی نہیں کہ آبُ الدا باد کے لیے اُسکو ہاتھ سے کھو سکے اور غارت کر دے ایسے بُیخت سے لوگ ہندو بھائی جو آزادی کی صلی ملہیت اور گناہ کے حقیقی خنزح کو نہ جانکر یہ خیال کرتے ہیں کہ یہ قسم کے افعال خواہ نیک ہوں یا بد جو کچھ انسان کرتا ہے وہ پریشان ہی کی جانب سے ہوتے ہیں ہر ٹری بھاری غلطی میں مبتلا ہیں۔ اس خیال سے صرف یہی نہیں کہ وہ حقیقتِ حال کی جہالت سے پریشان کی صفتِ الفاظ اور حجت کا خون کرتے ہیں بلکہ شریتی تبلیغاتی حکام کے وہ مُتقود دیکھے جاتے ہیں اُس کے لحاظ سے بھی وہ روشنی کو چھوڑتا رکھی میں مٹو کر کھاتے ہیں چنانچہ شریتی صادق کہتی ہے کہ

### ۳۶ ”مگر رہنمای پڑھ پا وہ رہنمای“

معنی۔ آیتِ دہرم کا سبادا اور گناہ کا دافع اور قدرت و جلال کا لامبے۔ پس پریشان ہو دہرم اور منکل کا سبادا ہے اُسکو گناہ کا کر انیواں بھی امراض جہالت اور کفر ہیں داخل ہے۔ عجب نہیں بعض لوگ اس موقع پر یہ اعتراض کریں کہ جلا جب وہ ہر کس کا منکل چلپٹے والا ہے اور لٹاہ مغض پھارے ارادہ سے ہوتا ہے تو یہ سے جان بوجھ کر سکے ایسا کیوں پیدا کیا اور کیوں نہیں پکونیکی کے کرنیں جبکہ بنایا ہے مگر اسکے جواب سے تشفی حصل کرنا چند اس سکل بات نہیں ہے۔ جو لوگ آزادی کی حقیقت کو نہیں جانتے ہیں وہی ایسا اعتراض کر سکتے ہیں۔ لا پریشان رکے کہ وہ یہ اعتراض پیش کریں انکو آزادی کی صلیت سلکو کر لیا نہیات ضروری ہے۔ آزادی ٹہیک بند قبضہ یا مجموعی کے ہی چھاتک جو جس امر کے لیے مجموعہ ہے وہ اتنکی ہی وہ آزادی کے مرتبے سے دور ہے

سورج اور چاند و غیرہ مادی اشیا جس طور پر ایک سمعتیں قانون گذرت کی پابندی کیلئے مجبور رکھے جاتے ہیں اور ممکن نہیں کہ جس قانون کے وہ بانہر کے گئے ہیں اُس سے سر ہوا خراف کر سکیں اُسی طور پر اگر انسان بھی اپنے تمام افعال اور ارادہ میں جبوجہ کیا جاتا تو اس غیر مادی یعنی روحانی شے کو سورج اور چاند و غیرہ مادی اشیا سے کیا قدر حاصل ہوتا؟ کچھ شک نہیں کہ جالت مجبوری یہ بھی ہمیشہ اندھائیں کے ہوتا ہے اسی سے شرف جو آج اس کو نہ صرف مادی اشیا سے بلکہ کل جیوانات اور مخلوق سے حاصل ہے کیونکہ حاصل ہوتا ہے مجبور محض بنا اما انسان کو بالمعنی کنگرا و پتھر بنا دیتا ہے جب تک اپنے بین گیا پھر وہ حالت اور انسانیت کہاں؟ اور کیونکہ اشرف اخلاق و اخلاقیات کے لفظ کا وہ مرضی اسی سے ہے؟ کل شرف انسان کا روح کی آزادی پر ہی مبنی ہے اور وہ حقیقت اسی سے اسکی فضیلت ہے۔ پس آزادی کی حالت میں ممکن نہیں کہ انسان اپنے ارادہ میں مجبور ہو سکے۔ گواش موت پر یہ تعلیم کرنے سے رانکار نہیں ہو سکتا کہ یہ آزادی انسان کی لاحدہ دیا پر جب کل نہیں۔ کیونکہ انسان بالذات ہی ناکمل ہے۔ کل ہونا راش کا کسی طور پر ممکن نہیں کیونکہ جو اکمل ہے وہ قادر مطلق ہے اور وہ خاتم ہے۔ پس انسان جو مخلوق ہے وہ قادر مطلق ہو نہیں سکتا اور جب قادر مطلق ہو تو پھر اکمل ہونا نہیں سکتا پس محدود ہو گیا۔ لاجس طور پر ایک بارے کے اندر بند کر کے ایک جانور کو آنا و چھوڑ دیتے اُس بارے کے اندر اندر وہ حکمت کرنیکی پوری آزادی کر کھاتا ہے اسی طور پر نہیں سمجھی اپنی ذات میں جس درج تک آنا دہندا کیا گی اسے اُس درجہ تک اپنی آزادی کے لحاظ سے اپنے ارادہ پر قادر ہی رکھا گیا ہے اور اسی وجہ سے اپنے نیک اور نیک ارادہ کا ذمہ وار بھی سمجھا گیا ہے۔

ہم نے اب تک صرف اساتذہ کے ثابت کرنے میں سمجھ کی ہے کہ گناہ کیا چیز ہے اور وہ کیونکہ

انسان سے سرزد ہوتا ہے اب ہم اس بات پر بحث کرنا چاہتے ہیں کہ یہ کفار ہر ایک کتنے کا کی وح پر کیا تاثیر کہتا ہے۔ ہم اپنے ثابت کر دیا ہے کہ انسان ایک محدود و دائرہ کے اندر حسب ارادہ حرکت کرتا ہے چنانچہ یہ حرکت اُس کی دو حالتون سے خالی نہیں ہوتی یا حسب مختار اپنے طاقت اور مقتضی حقیقی کے یا خلاف مرضی اگر ہی۔ پس جو انسان یا بچہ سمجھ رکیوں کے عقل اور ضمیر و ہمیزی مثیر اول سے ہی انسان کو نیک و بد یا سفید اور رُختر کی تاثیر طاہر کرنے کے لیے عطا کیے گئے ہیں) آزادی کے اختیار اور گھنٹیں جس قدر ایسی حرکات کرتا ہے جو خلاف مرضی اگر ہے قانون قدرت ہوتی ہیں وہ ضرر انسان پر بُرا اثر کرنے میں ران اڑون کا براہ راست تعلق بعض اوقات صرف انسان کے جسم سے ہوتا ہے بعض اوقات رُوح سے اور بعض اوقات دلوں سے۔ اپنے ہاں اس قدر سمجھ لینا اور بھی اچب ہے کہ جسم اور رُوح پر اس اثر مذکورہ بالا سے ہماری کیا مراد ہے ہجسم میں کسی ایسی حرکت سے جو خلاف قانون مارجی ہوتی ہے جو اُس پر ہوتا ہے اُس کا تعلق بعض جسم کے مزاج یا اعتدال سے ہے۔ اور اسی لیے اعتدال میں فرق آجائیں سے جسم خراب ہوتا ہے اور اُس کی ترکیب اور حالت طبیعی ہیں تو پیدا ہو جاتا ہے۔ چنانچہ اسی لیے اعتدال کو اطلب اور سرے لفظ نہیں مرض جسمانی سے سوکوم کرتے ہیں۔ مرض سے جو تخلیف جسمانی خیال کی جاتی ہے وہ درحقیقت جسم کو نہیں ہوتی بلکہ بالمعنی رُوح کو ہے کیونکہ جسم چریعے مادہ بعض بے ادراک ہے۔ چنانچہ رُوح نہ صرف اپنے خود جسم کی لیے اعتدالی سے تخلیف اُہتمامی ہے بلکہ اڑون کی تخلیف سے بھی سب کو رنج اور طالب پیدا ہوتا ہے۔ پس ثابت ہوا کہ جسم ایک مادہ بے ادراک ہونے سے کسی مرض میں عتمان سے خود تخلیف نہیں اٹھاتا بلکہ اُس کی تخلیف بالمعنی رُوح کو بھی ہوتی ہے کیونکہ تمام افعال خواہ نیک ہوں یا بد رُوح سے سرزد ہوئے ہیں اور اس لیے اُر رُوح ہی اُنکی جزا

او سزا حاصل کر لی ہے۔ کرم اندر یون اور گیان اندر یون کے ذریعہ سے بھی جو فعل ہے  
ہیں انہی بھی قاتل روح ہے اور وہ اندر یان روح کے نیز حکومت ہوئے سے محض اور  
کی مانند کا صدیق ہے ہیں۔ اگر کوئی بات سے کسیکو پیچہ بارے تو یہ ہاتھ کا قصور نہیں بلکہ  
روح کا قصور ہے کیونکہ ٹھہرئے بحالت ایک شے مادتی اور بے اور راک محض ہو کر آؤ را کا  
کام دیا راکا کام لیتے والی اُس کی روح ہے۔ پس جقدر افعال خلاف قانون جسمانی  
اور روحانی انسان سے سرزد ہوئے ہیں وہ محل روح سے تعلق رکھتے ہیں اُنہیں سے  
وہ جو جسم کی حالت انتہا کے محل ہوئے ہیں امراض جسمانی کی ہجرت یہ دخلنے  
اور وہ جو بالا تعلق جسم صرف روح کو مفتر پہنچاتے ہیں وہ گناہ کے لفڑی سے موسم ہوئے  
ہیں۔ چنانچہ ہر ایک روح اپنے اپنے افعال نیک اور بد کے سوانح کو تواب اور گناہ  
کی جزا اور سزا حاصل کر لی ہے۔ فیل ہیں چند پروان خاہیوں کے بھی درج ہوئے ہیں۔

यादृशं रपते षष्ठी नंदो त्रिमासा द्वादशक र्षिकः

स्त्रहतेऽुम्भदेवा त्रितादृशं द्वादशयते फलं महाऽश्वशरा १७००  
معنی۔ کاشتکار جیسا تھم بوتا ہے ویسا ہی کاشتکار ہے۔ اسے نیک کام کا نیک اور بد کا  
بد نتیجہ نظر آتا ہے (ہمہ بھارت)

शुभेनकर्मणा सौख्यं दुःखं पापेनकर्मणा हाते फलति स

वृत्तनामृतं भुज्यते क्वचित् ३१ श्रवशा । ६। ३०३।

معنی۔ نیک کام کرنے سے لگتا اور بد کام کرنے سے دُکھ حاصل ہوتا ہے۔ جیسا کیا جاتا  
ہے ویسا ہی اُس کا نتیجہ لتھے جو کچھ لگا نہیں جاتا اُس کا نتیجہ بھی کچھ نہیں ہوتا ہے۔  
وہا بھارت کے لذتاشن پر رب کے چھٹے اور ہیاے کا تین سو اشلوک)

कःकेनहन्यतेजन्मुर्जन्मुकःकेनरक्ष्यतेहुक्षिनिरक्षिनि

ॐ वास्त्राद्यसत्साधसमाचरन् ३० विष्णुष्ठृ ११२०३८ ।

معنی۔ کون کسکو غارت کرتا ہے۔ کون کسکی حفاظت کرتا ہے۔ روح خود ہی نیک یا بد افعال میں مرکب ہوئے سے اپنے تین حصے حفاظت یا غارت کر دیتے ہے۔

ہمارے بیان اور نیز اشکوں سے صاف ثابت ہوتا ہے کہ روح باعتبار اپنی آزادی خود نیک یا بُطل کی مسلک ہوتی ہے اور اسیلے اُس کا ہر ایک فعل خواہ اُس کے فکر سے وابستہ ہو یا کلام اور ظاہری عمل سے اپنے نیک و بد ہونے کے لحاظ سے ضرور مروح کی حالت پر تاثیر کرتا ہے۔ نیک افعال اُس کی فطرت کے مُواقت ہونے سے اُس کی ترقی اور بیلانی اور آرام کے باعث ہوتے ہیں اور بد افعال اُس کی نظرت کے مخالف ہو سے ادل کے خلاف نتیجہ پیدا کرتے ہیں۔ آب ہم اپنے اخیر مطلب کی طرف رجوع کرتے ہیں اور بدلائتے ہیں کہ گناہ کا کفارہ کیا ہے اور وہ کیونکر ہوتا ہے جس طور پر مرض جسم سے شفا حاصل کرنے کے لئے خالق نے ہزار 4 قسم کی ادویات پیدا کی ہیں اور انسان کو حب ضرورت اُسکے استعمال میں لافی کی اُسنے تغیرت بخشی ہے۔ راسی طور پر کفارت وغیرہ کے لیے اُسنے ہر ایک گناہ کے لئے ایک قسم کی تخلیف بھی پیدا کی ہے۔ نا ان دونوں میں حرف اتنا فرق ضرور ہے کہ مرض جسمانی کے وغیرہ کے لئے دوا کا استعمال کرنا یا نہ کرنا مخصوص انسان کی رضی پر شخص ہے مگر وحاظی کفارہ اس طور پر انسان کی رضی پر شخص نہیں ہے وہ ہر ایک گناہ کا کو حسب قانون قدرت جگل دیا پدیر نہ و پسخود ہوتا ہے۔ دہار کس شخص کو جلد اور پاپی کو دیر میں ہوتا ہے۔ کچھ یہ بھی شرط نہیں ہے کہ کوئی کفار و روحانی راسی دنیا میں ہو بلکہ حسب قانون قدرت کبھی بیان اور کبھی پر لوک میں اور

پر بھر کچھ دلوں لوک میں ہوتا ہے۔

ہمارے شاستر کاروں نے اکرچہ کفارہ اندر ونی کوہی اصلی کفارہ گردانا ہے مگر چونکہ اُنکے عہد میں دُنیا وی انتظام کے متعلق بھل ٹاونیں دیوانی کیا خود باری کیا سیاست مدنی کتب دھرم شاستر سے بھی علاقہ رکھتے تھے اسیلے دھرم شاستروں میں کفارہ بیرونی بھی بہت سے لکھے ہوئے ہیں۔ مگر ان دونوں میں اُنہیں سے اکثر کام مطلب تغیرات ہند سے پورا ہو جاتا ہے اور جو چند باقی رہتے ہیں وہ بمحاظ طراس کے کبیر ونی کفاروں سے اندر ونی کفارہ کی نسبت کوئی قابلِ لمحاظ فائدہ حاصل نہیں ہوتا اور بغیر کفارہ اندر ونی روح پاک نہیں ہوتی قابلِ عمل در آمد نہیں سمجھے جاسکتے چنانچہ شاستر خود اس اصول کی تائید کرتے ہیں۔ سری مدها گوت میں لکھا ہے کہ جب راجہ پریم جت نے مشکل یو جی سے پوچھا کہ۔

अदृष्टश्रुताभ्यां यत्पापेजानत्रप्यात्मनोः हितं । करो  
त्विभूयोविदशः प्रायश्चित्तमथोकथं ॥ क्वचित्वित्तने  
भद्रात्रक्वचित्तरनितत्पुनः ॥ प्रायश्चित्तलमथोः पार्थ

मन्त्रेऽङ्गज्ञरशोचवत् ३८ श्रीमद्भागवत् ॥

معنی۔ جو لوگ را جاؤں کی دھی ہوئی تھزاوں کو دیکھا اور ترک وغیرہ کی تخلیقون کو سُن اور گناہوں کو اپنے تین مغرباتے ہوئے بھی بار بار گناہ کرتے ہیں اُنکے لئے کفارہ بیرونی سے کیا فائدہ ہے۔ کفارہ بیرونی کرنے کے بعد بھی کبھی تو انسان گناہ سے باز رہتا ہے اور کبھی پھر کرنے لگتا ہے۔ پس اسی صورت میں کفارہ بیرونی یعنی پر اسخت کوشل ہتھی کے غسل کے بیغامدہ یقین کرنا ہوں گیو مگر ہتھی غسل کرنے کے بعد پھر اپنے تین خاک سے آلوہ کر لیتا ہے۔

۱۔ اسکے جواب میں شری شکری یوجی نے فرمایا کہ

کर्माणा कर्म निर्वाणे न हाता निक इ इ घ्यते अविद्वदधि

کारतान् प्राय विविमर्शनम् प्राय विविता विदीर्णानि

तासवाणपरात् खम् नाने: पुमानिरजेन्द्रस रहम् मिवापगः

معنی۔ افعال بیرونی یعنی چاندرا اُس وغیرہ پر اچتوں سے بدل افعال کے گناہ باکلُ دوڑنہیں ہو سکتے کیونکہ اس قسم کے کفار سے بیرونی جا بلوں کے لیے ہیں۔ حل کفار سے بچا رہے ہوتا ہے۔ جو شخص یہ سر سے بکھرہ رہ پڑے ہے وہ چاہتے کسی قدر کفار سے بیرونی کیوں نہ کرے گریا کہ بہیں ہوتا ہیسے اے راجہ! شراب کا گھر انکا جمل وغیرہ سو بھی پاک نہیں ہوتا۔

ہمارے بیان اور ان اقوال سے صاف تاثیت ہے کہ بعیر کفارہ اندر ورنی کے دل صاف نہیں ہوتا اور نہ صبح لگانا سے آزادی حاصل کرنی ہے پس اب ہم آخر بین کفارہ اندر ورنی کا بیان کر لیں ہیں کہ جو بغیر اسکے کہ انسان جس ارادے سے گن کی طرف رجوع ہوتا ہے اُسی ارادہ کے ساتھ اپنے شہین آئند گناہ سے محفوظ رکھنے کے لیے صدق دل سے تو پر کرے اور پریشتر کی ہیگئی اور دھرم کا سادھن تیار کر حاصل نہیں ہوتا۔ دھرم کا سادھن ہی انسان کے لیے صلی تپ ہے تپ کے وسیل سے رفتہ رفتہ انسان اپنے گناہ ہون کو جلا کر خاک کرنا ہے جنہیں شری شکری یوجی نے بھی ارش اندر ورنی کفارہ کے بارہ میں جو کچھ راجہ پر کچھ سے کہا ہے وہ ذیل میں درج ہوتا ہے۔

ताप्रतः पथ्यते मेवान्नवाधयोः भिभवन्निहि एवंनियमवद् ।

जनशने: द्वेषायकत्वते तप्तसाम्रह्यत्वेष्टाशमेनवद्मेनव ।

त्प्रगोलसत्यरोत्तम्यांथमेवलियनेनच ॥ देहवाकबुद्धिजंथी  
था... ते... अहुदावित्तः ॥ त्तिष्ठन्यद्युम्हदपिवेऽपुण्लम्पि  
द्याजहः ॥ कोऽवेत्तकवत्त्यामह्वत्त्यात्तदेवयरायरः ॥ त्तिष्ठ  
त्प्रगोलसत्यरोत्तम्यांथमेवलियनेनच ॥ देहवाकबुद्धिजंथी

معنی۔ پہنیز سے کھانے والے کو جس طرح بیماری نہیں، مغلوب کر کر تھا اسی طرح از جہا (روہرم) کے مقررہ طریق پر چلنے سے رفتہ رفتہ انہوں بہلائی یا نیکی حالت کر دیا ہے یہ چپ۔ پہنیز چچ، من اور اندر یون کر دکنا، ترک، صداقت، پاکیرگی، کسی جانشی کو پلاک نہ کرنا اور پاٹھہ وغیرہ کرنا ان سی علیون سے شرمند والے اور دھرمی کے جو نہیں والے متحمل شخاص ملیں گے ہونکو جو جسم یا زبان یا عقول سے ہوتے ہیں اس کو درست کر دیں جس طور پر اگل اپنی حرارت سے بالوں کی گاندھ کو جلا کر خاک کر دیتے ہیں جو لوگ صرف پریشنا کو ہی سانتے ہیں وہ صرف جس کی بیکنی سے ہی تمام گناہ ہوں کو دفع کرتے ہیں جس سے آفتاب کو اس کو رفع کرتا ہے۔

त्प्रगोलसत्यरोत्तम्यांथमेवलियनेनच ॥ देहवाकबुद्धिजंथी  
था... अहुदावित्तः ॥ त्तिष्ठन्यद्युम्हदपिवेऽपुण्लम्पि  
द्याजहः ॥ कोऽवेत्तकवत्त्यामह्वत्त्यात्तदेवयरायरः ॥ त्तिष्ठ

अङ्गमारत । دعا । ۲۰۶ । ۲۳۷ । ۱۴ ।

معنی۔ جو شخص گناہ کے کرنے کے بعد کلیان یعنی نیک فعالی کی پیروی کرتا ہے وہ بادل سے چھپے چاند کی طرح پہنگز شستہ گناہوں سے آزاد ہو جاتا ہے۔

(مہا بیارت۔ بن۔ ۲۰۶-۲۰۷) (۱۳۸۰)

यथादित्यः समुद्दनवैनमः पूर्वेभ्यो हति । एवं कल्या  
एमा तिष्ठन सर्वपै प्रसुच्यते ॥ महाभारत । वन

۲۰۶ । ۱۳۴۷ ।

معنی۔ آفتاب کے نکلنے سے جس طرح تاریکی رفع ہو جاتی ہے اُسی طرح نیک افعال  
کرنے سے گناہ رفع ہو جاتے ہیں۔

رجبہ بھارت۔ بن۔ ۲۰۶ - ۱۳۴۷ ।

तैलान्यथानि प्रयत्ने तयोदान ब्रतादिभिः । नाधर्म

ज्ञनहृदयं तदपीशाद्वि सेवया ॥ ۲۱ । ۱۷ ।

معنی۔ سادہ ہر یعنی عامل لوگ ریاضت حیرات اور برتر وغیرہ سے بُرے کے افعال کو  
پاک کر سکتے ہیں۔ مگر گنہ کار و لکوپاک نہیں کر سکتے وہ حرف ایش کے ہی چیزوں کی سیوا  
پاک ہوتا ہے۔ ربہا گوت ۱۶-۴-۶ ।

اوپر کے بیان سے ظاہر ہے کہ انسان کی روح جو گناہوں کی تاثیر سے اپنی  
فطرت میں بگڑ جاتی ہے پر ماہما کی بہکتی اور نیک افعالی سے پہرا خرکار و بُرہ صحت  
ہو کر اُن سے شجات پا جاتی ہے اور دصرم جیون میں ترقی کرتی ہے۔

جو لوگ گناہ اور روح انسانی کے ساتھ اُسکے سچے تعلق کو نہیں سمجھتے وہ اُس سے  
مگنتی کی غرض سے سیکر ہوں اقسام کی توهہات میں سببلا دیکھ جاتے ہیں۔ کوئی کسی  
مخصوص ہر قسم پاٹیر تھوڑی مرنے سے یا مخصوص ہر دیا کے نہانے سے پاپ کا کفارہ  
خیال کرتے ہیں۔ کوئی کسی مخصوص انسان یا اوتار پر ایمان لائے اور کوئی کسی  
مخصوص ہر دی یا ہمہ بُری سفارش سے گناہوں سے شجات پالنے کی توقع رکھتے ہیں  
اور وہ بھی عموماً اس دُنیا میں نہیں بلکہ مرنے کے بعد پرلوک یاد و سری دُنیا میں۔

ایسے عقیدے اُنہیں عقیدہ نئے ہمپلے ہیں کہ جنکے لحاظ سے بہت سے لوگ گذے یا لتویز وغیرہ سے جسمانی امراض کا درود ہو جانا یا بُونی ٹکی مروے تابے کا سونما اور پارے سے چاندی کا بُن جانا لعین کر لئے ہیں۔

گناہ کی چڑا انسان کی خودی ہیں ہے۔ خود غرضی کا مہدہ ہو کر ہی انسان ہر کسکے بُسے کا سون کا کہ جو مرضی اُبھی کے خلاف ہوتے ہیں مُنکب ہوتا ہے۔ اپنا وفتیک دہ اپنیت یا خودی کو چھوڑ کر اپنے شیئں خدا کی مرضی کے آگے تصدق نہ کر دے سب تک گناہ کی چڑکتے نہیں سکتی۔ اور یہ قربانی اُسوقت جمک علیمین نہیں آسکتی جیسا کہ خدا کے ساتھ خالص بُکتی را بیسچاری بُکتی نہو۔ پریم میں ہی ایسی تاشریخی ہے کہ وہ جب پیدا ہوتا ہے تو عاشق کو اُسوقت تک قرار نہیں دیتا جیسا کہ سیارے یا مشوق کے ساتھ پُر اپورا میں نہ کر دے۔ پس مشوق حقیقی کی طرف جس قدر پریم زیادہ ہوتا ہے اُسی قدر ہماری خودی کم ہوتی ہے اور یہم خود اپنی خونی سے اپنی خود کو اُس کی مرضی کے مقابل قربان کی نہاشروع کرتے ہیں اور اس میں ہمکو سچی آزادی اور راحت کا مژہ ملتا ہے۔ خلاف صورتیں ہرگز نہیں۔ ہم عشق کے جوش میں اپنے آپ کو مشوق کی خونی میں پُر اپورا قربان کرنا چاہتے ہیں اور چین نہیں پالتے اگر فراہمی اپنی کسی نفسانی خواہش میں اکر اُسکی مرضی خلاف ہو جائیں۔ پس جس درجہم اُس سے پریم کرتے ہیں اُسی درجہ ہم اُس کی نزدیکی کے طالب ہوتے ہیں اور جس قدر نزدیک ہوتے ہیں اُسی قدر اپنی آزادی میں اُس کی اُس بُرکت کو پاتے ہیں کہ جس کا نام پاکیزگی ہے اور پہنچ قدر پاک ہوتے ہیں اُسی قدر اسکے اُور بُی نزدیک ہوئے قابل ہوتے ہیں۔ غرضکدی سلسلہ چلا جاتا ہے اور آخر کا سچکو سوہ اور رُکن پاپون سے مکتی دیکر اُس کی مرضی کے ساتھ ہماری مرضی کو ایک کر دیتا ہے۔ ہماری خودی

غارست ہو جاتی ہے اور یہ اپنی مرضی میں پہر ایک اُسی کی مرضی کے سطیح ہو جاتے ہیں یہ اطاعت کچھ جبراہی میں ہوئی بلکہ طبی ہو جاتی ہے۔ اس حقیقی روحاںی میں (رجوگ) میں اطاعت اور آزادی دلوں ایک ہو جاتی ہیں اور اس طور پر بُنے گا ہون سے اسی دُنیا میں مکنی صاحل ہوئی ہے۔ بلکہ انسان ایک ایسی نئی زندگی یا نیا عین پاتا ہے کہ جس سے حیوانیت سے نکل کر وہ اپنی خوبی اور صفات میں بالکل دُنیا فاش نہ ہو جاتا ہے اور جو زندگی پہر آخوند لکھ روح میں ایک آور نئی زندگی پیدا کر دیتے ہے کہ جس پر یہی نسبت بھی خوبیان بڑھ جاتی ہیں اور علی لہٰ القیاس یہ سلسلہ روحاںی ترقی یا نئی زندگی کا امداد اآلاباد تک جاری رہتا ہے اور پریم کی برکت سے مُنتقطع نہیں رہتا۔

اس حقیقی پریم کے فریعہ روح کو خدا کے ساتھ ملا کر مکنی اور دھرم جیون دینے کیلئے اور بُدالا بادتک سوچ کو اُن خوبیوں میں بڑھانے کے لیئے تجھنکا سر لئے ترقی کبھی نہیں نہیں ہوتا۔ سماں ہر دھرم دلائل ہو جاتے ہیں۔ اسی حقیقی پریم احادیث زندگی کی باوشاہیت و ائمہ زین الرشاد ہے۔ سیار کہ ہم یہ یہ لوگ کو چونکہ خیالی تھا۔ یہ طریقہ دُنیوی زندگی کے مقتدر ہے اور برکت کی قدر کرتے ہیں اور اس ایسے اپنے زندگی کے مقتدر ہے کہ جہاں کوئی نہیں۔

## روحانی پوجا

وہ نیا یہ قریباً جتنے مذہب مشہور سئے جاتے ہیں اُن سب میں کسی نہ کسی ڈنگپر عبادت الہی کا طریق پایا جاتا ہے۔ کیا یہودی کیا مسلمان کیا عیسائی کیا پارسی سب عبادت الہی کے قائل ہیں۔ مگر ساتھی ایکو اگر اُنے پوچھا جاتا ہے کہ بہائی تم یہ عبادت کیون کر رہے ہیں۔ اس کا جواب کیا ہے تو عموماً یہی جواب دیا جاتا ہے کہ یہ اُس رہت العالمین کا حکم ہے کہ جسکے ہم سب بندے ہیں۔ پس اُس کا حکم سمجھانا ہم پر فخر ہے۔ اگر یہم بندے ہو گرائے اُنکے حکم کی تعییں نہ کریں تو گھنگھار ہو جائیں اور مریک بعد قیامت کے وہ سر زمکن مسختی ہو کر وہ خیں ڈالے جائیں۔ پر خلاف اس کے انگریز اُس کے حکم کو سمجھا لائیں گے تو وہ ہم پر خوش ہو گناہ اور انصاف والے دن ہم کو بخشی نصیب کر لیجاؤ۔ گویا ان لوگوں نے نہ یہ عبادت الہی حکم خدا ہے اور جو ڈھنگ اور لفظ اُسکے پورا اکر رہنے کے لیے اُنکے لئے گھوپا سفیر نے مقرر کر دیا ہے اُس کے موافق وہ دن میں یہ خدا یا صاحب یا پا رخچ دنخوا ہے اسے ادا کر دیتے ہیوں اور جمیروت اس حکم کی تعییں کر رہے کے نہ ہسکر کر اجڑا کریں اُنہرے کے تمام کے متنوع رہنیت ہیں اور عدالت تعییں اسی حالت میں دن خواہ ہیں پس یہ مان خود کر کر کتے ہیں۔

اسنے دیاں سے یہ صاحب ٹھاکر ہے کہ: «عبادت ہے الہی کا وہ طریق اپنی روح سے ہستہ لیتیں کر رہا ہے کہ وہ نہ سری ڈھنپے ایں اُسکے سبب سے بہشت نصیب ہو گا۔ خود اسی اُنہیں ہم ایسے عبادت کیوں اُنکے نتیجے کام کوئی خوبی نہیں، اور خدا اُنکو پر اکاٹا نہیں سمجھتے ہیں۔ اسی وجہ سے اُنہیں کہیں اسجاہ کے سوچنے اسی موقع نہیں ملتا ہے۔

کہ عبادت آہی فی نفس کیا چیز ہے جو کیا درحقیقت وہ کوئی ٹیکس ہے کہ جس کا وقت پر جبراً و قہراً ادا کرنا جیل سے (مراود و نزد سے ہے) بچنے کے لیے ضروری بھیجا گیا ہے؟ یا واقعی وہ کوئی ایسی چیز ہے کہ جس سے ہماری روحانی زندگی کا کوئی پیر یا ہر چاری وسط ہے؟

بڑا مہہ دھرم یعنی حفافی دین اس پچھلی بات کی تائید کرتا ہے۔ اس کی بہادیت کے موافق عبادت آہی کا ہماری روحانی زندگی سے فائدہ کا وہ سطہ ہے اور اس کے نتیجہ کا حصول کسی دوسری دنیا کا محتاج نہیں ہے بلکہ ہر ایک سچی عبادت رُسیوقت اپنا نیچہ سنجھتے ہے مثل کسی ٹیکس کے یہ جبراً و قہراً ادا کرنے کی چیز نہیں ہے بلکہ زندگی کی چیز ہے۔ یہ وہ طریقہ ہے کہ جس کی بنیاد روح کی نیچر ہے۔ یہ وہ ذریحہ ہے کہ جس سے روح اپنی زندگی کے لیے غذا حاصل کرتی ہے۔ کون انسان ہے جو روحانی غذا کا محتاج نہیں؟ جیسے وہ جسمانی غذا کا محتاج پیدا کیا گیا ہے ویسے ہی وہ روحانی غذا کا ہبھی محتاج ہے۔ ہر ایک انسان جو اپنی روح کی حالت سے غافل نہیں ہے اور اس کی ضرورتوں اور خواہشون کو جانتا ہے وہ خوب سمجھتا ہے کہ وہ بالطبع اپنے یہ روحانی غذا کے محتاج ہونے کا اطمینان کر لیتے ہوئے ہے۔ کتنی دفعہ بھر اپنے اُن افعال کے لیے دل دل میں نادم اور سخیدہ نہیں ہوئے ہیں کر جنکے باعث اپنے اُن حقوق یا دوسروں کو ہماری ذات سے نقصان پہنچلے ہے؟ کتنی دفعہ چار سے کافی نہ ہمکو ہماری ناپاک زندگی کے لیے ہمکو ملامت نہیں کی ہے؟ کتنی دفعہ ہمارے روزمرہ کے گناہوں نے حسب موقع پاک زندگی کی خواہش کو نہیں ابھارا ہجو؟ کتنی دفعہ ہم نے سخت مصیبتوں نیں پڑپڑ کر دنیا کی بے ثباتی کا امتحان نہیں کیا ہے؟ کتنی دفعہ ہم نے اس دنیا کی بے ثباتی سنتے اُسید پوکر کسی پاشا بات شے پر بہر و مس کرنے کی ضرورت نہیں محسوس کی ہے؟ کتنی دفعہ ہم نے دکھ سے گھبڑا کر حوصلہ اور کرستقلال کی خواہش

نہیں کی ہے؟ کتنی دفعہ ہم نے دُکھ سے سختے اور حقیقتی سُکھ حاصل کرنے کے لیے بالطبع آرزو نہیں خلاہ کری ہے؟ کتنی پاہنچو صداقت کی پیروی میں اپنے تین مغض دنیوی شیخیت یا سوسائٹی کے خوف سے عاجز ہو کر اپنی کمزوری کا سچیہ نہیں کیا ہے؟ کتنی دفعہ اس کمزوری کے لیے ہم نے دل دل میں شرم سارا در افسوس زدہ ہو کر طاقتور ہوئے کی تمنا نہیں کی ہے؟ کتنی دفعہ اپنی قسم یا کل نوع انسان کی جملائی کرنے کا خیال پیدا ہو یا ہو کر سہار سے دلوں سے آخر کار دھو نہیں ہو گیا ہے؟ کتنی دفعہ نیک کام کے کرنے وقت لوگوں نے اپنی غلطی سے ہر قسم کی مخالفت اور ایذا انسانی سے سہار سے دلوں کو کباب نہیں کیا ہے؟ کتنی دفعہ ایسی صورت نہیں ہم نے اپنے نیک رادہ میں پہنچے کا سچرہ اٹھا کر مزید تہذیب و حوصلہ کی خواہش نہیں کی ہے؟ کتنی دفعہ اس دُنیا کے ہزاروں مروجہ مذہبیں کی فتنہ ہے اسکیں سُن شنکر ہم نے اضطراب کے دھیا میں غوطہ نہیں کھائے ہیں؟ کتنی دفعہ ایسی صالحتیں ہم نے اس سُخال کے حل کرنے میں کو صداقت کی کیونکر تصدیق ہو؟ مایوس ہو ہو کر آہ دراری نہیں کی ہے۔ اور کتنی دفعہ تاریکی سے محیط ہو کر ہم نے زیست و قوت میں روشنی ملنے کی آرزو نہیں کی ہے؟ پس اس سے زیادہ اور کیا شوت در کار ہے۔ جو حالت میں کہ چار ارزو زمرہ کا سچرہ شاہرا درگوار ہے کہ روح بالطبع روحانی خدا کی معلق ہے روح اخلاقی قوا ایسی کمزور ہے اور وہ طاقت کی خواستگار ہے۔ پس ہزور ہے کہ جس حکیم سُلطنت اسے پیدا کیا ہے اور جسے اُس میں یہ احتیاج اور اسکے رفع کرنے کی خواہش ہی ہے اُس نے اس کا گل سامان ہی بھی پہنچایا ہے۔ کیا اُس نے ہمیں جسمی ہو یا پیاس ویکر لئے کھانے پینے کی ہزار دلشیا اپیدا نہیں کیں؟ پھر روح جو ایسی افضل چیز ہے اور جو ایسا نیک رسیگی اور کے لئے بُکب ممکن ہتا کہ سامان زیست موجود نہ کیا ہاٹا۔ پیشک انسان کی روح کا جب سے وجود ہے تبھی سے اُس کی بیلاعی اور ترقی کا سامان اپنی

موجود ہے ان خود خدا اہامی روحاںی ہوکی خواراک ہے مگر اسی راز کا بھینا اُن لوگوں کے لیے سخت مسئلہ ہے جن کا ایسے مضمایوں سے لگا و نہیں ہے اور جو روحاںی ترقی کے الفاظ کو ہی سمجھنے نہیں سکتے جو ایشہ درشن اور ضد اکی نزدیکی کے مضمون سے ہی بہرہ ہیں۔ سچ ہے اگر یہی حقیقت عام کے دلوں پر روشن ہوتی تو آج منہب اور نہیں آدمیوں کی جو خوفناک حالت نظر آتی ہے وہ غالباً موجود نہ ہوتی۔ ہم لوچیتے ہیں کہ اگر یہ چیز پر ایک دیگر چاولوں کی چڑڑے دین اور ایک گہنہ طبع بعد جا کر دکھیں چاول نہیں پکے۔ پھر کچھ دیر بعد جا کر ٹوٹ لین اور چاول کچھ معلوم ہوں۔ غرض دیگر برابر چولے سے پر چڑڑی رہ جو اور ہر گہنہ ہم دیکھتے رہیں۔ یہاں تک دیکھتے دیکھتے کہی برس گز جانیں اور آخر کار چاول جیسے ڈالے گئے تھے دیے ہی موجود ہیں تو کیا بیویوں سے بیویوں انسان اسقدر سمجھنے کو مستعد نہیں ہے کہ بیٹک چولے کے اندر آگ نہیں جلائی گئی۔ اگر آگ جلائی تو اس برتن کے چاولوں تک پہنچتی تو خود رچاول پک جاتے۔ سیطح جو لوگ ہاتھ میں مالا لیکر رام یارا دکھن یا کوئی مخصوص نتھ جیتے عمر تمام کر دیتے ہیں۔ یا این کاں کی سندھیا کر لئے کرتے زندگی گزار دیتے ہیں یا پنج و قتہ نماز پڑھ کر یا تھر پر گئے ڈال لیتے ہیں یا اس قسم کی عبادت آکھی کرنے کا ساری عمر فخر کرتے ہیں۔ اور پھر جب انہی زندگی کے چاول کو ٹوٹ لاجاتا ہے تو وہی کچھ کا کپیا معلوم ہوتا ہے تو اس سکے لیا بات صاف ظاہر نہیں ہے کہ اُن کی زندگی کی دیگر جن چولے پر برسوں چڑڑی رہی اُسکے اندر آگ نہ جلتی تھی اور اُسکے برتن کو اُس کی حرارت لے باہل نہیں ہیک نہیں کیا طبعی یا حقانی دین ہکو اس جلتی ہو جی روحاںی آگ کے ساتھ جوگ روصل (۲) حاصل کر لئی ترکیب سکھلاتا ہے۔ اس کی ہدایت سے ہم عبادتِ الہی (اپاسنا) کو اُس سچے طریق کو سیکھتے ہیں جو نہ صرف ہمارے لیے خدا کے ساتھ ہے جوگ کر زیر کا ذریعہ ہوتا ہے بلکہ خود

اُس اپاسنائیں وہ اصول شامل ہیں جسے ہماری روحانی کھل قوتون کا اُس ذات کا سے چوگ ہوتا ہے کہ جنکی ترقی کا مادہ ہماری سرثت ہیں پیدا کیا گیا ہے اسی کا نام اور ہیسا تک جوگ یا روحانی پوچھا ہے۔

یہ وہ جوگ ہے جسکے ساتھ عبادت الہی کی عرض پُردی ہوتی ہے یہ وہ پوچھا ہے جس کے ساتھ دینداری کی مراد حاصل ہوتی ہے۔ یہ وہ جوگ ہے جسکے ساتھ دھرم کا نیتیخواہ طاہر ہوتا ہے۔ یہ وہ پوچھا ہے کہ جسکے ساتھ روح کی زندگی سُدھری ہوتی ہے۔ ہن جب آناب کے ساتھ لظہ جوڑو گے تبھی اُس کی کرن تھماری آنکھوں تک پوچھنے گی۔ اسی طرح جب ہم عبادت کے سچے طریق کے ساتھ اپنی معوح اُس روح الروح کے ساتھ جوڑنے ہیں تو بظہ اُس کے ساتھ ہم نہم رانسپارٹ ہوئے ہیں۔ جب ہم اُس روح الروح کے ساتھ جو تمام روحانی خوبیوں کا حصہ ہوئے ہوئے ہیں تو اُس کی تائیرتے یماری رخخ کا مناشرہ ہونا لازم ہے۔ اس مرتبہ پہنچنے کا نام ہی ایسٹر کا دشمن کرنے ہے۔ اس درجہ پر ہم تک پر عابد اکار گوئی کیا ہے۔ دیکھتا ہے۔ چھ اُس کے ایمان کی آنکھ کھل جاتی ہے اور لوز المور کے فریسے روشن ہوتی ہے اس منزل پر پوچھنے سے پریم (محبت) کا سُنگام لگنے لگتا ہے۔ اُسید کی کلی کہل جاتی ہے۔ پاک زندگی کی کشش تیز ہو جاتی ہے۔ گناہ کی رنگت پہنچی ہو مپوکر کرنا رہ کر ناشروع کرتا ہے۔ کاشش طلاقت اور پاکیرنگی حاصل کرنے لگتا ہے۔ دینی اور اک پڑھ جاتا ہے۔ تمام شکوک رفع ہونے لگتے ہیں۔ روحانی صدائیں خود بخود طاہر ہونے لگتی ہیں۔ خدا کی پاک رصی روح کے رگ دریشہ میں پیوست ہوتی جاتی ہے۔ جرأت اور بہت طبیعتی جاتی ہے۔ اخلاقی قواروز برد مترقب ہوئے جاتے ہیں۔ پاکیرنگی کی امنگ کے ساتھ ساتھ آنند کی لہریں جوش مارنے لگتی ہیں۔ خدا کی نیک رصی کا پورا کرنا ہی زندگی کا اہل ہوں بننے لگتا ہے۔ پھر یہ فقرہ کہ خدا روح کی روح ہے صرف پڑھنے اور سخنے کے لیے بھی ہیں۔

رہتا ہے بلکہ زندہ صورتیں دکھانی دیتا ہے۔ ایسا عابد جس قدر زیادہ جوگ کرتا ہے سچے زیادہ متاثر ہوتا ہے۔ جس قدر زیادہ علم اور متاثر ہوتا ہے اُسی قدر زندگی کا خوبیں کا رنگ گہرا ہوتا چلا جاتا ہے۔ جس قدر یہ رنگ جانتا جاتا ہے اُسی قدر دھرم کی بہوگ پیاس اُور بھی بڑھتی جاتی ہے۔ غرض کنگاہ سے آزاد ہو کر یہی روح ابد الآباد تک اپنی نیکی کو اعلیٰ صفات میں اسی طرح ٹھہر لیں اور متاثر ہو کر ترقی کر لی جاتی ہے۔

یہی جوگ دین حقانی کی جان ہے۔ یہی جوگ شخصی الہام کی بُنیاد ہے۔ یہی جوگ صدی خلیٰ سے بُنیٰ دینی اور اخلاقی صفات کے انکشاف کا بڑا ذریعہ ہے۔ آج جنکو لوگ رسول پاپی خبر پا رہتے اور انہوں کو دکرتے ہیں وہ بھی مثل ہمارے انسان ہی سمجھے اور انہوں نے اپنے اپنے زمانہ میں جس قدر دھانی صفات کو انجام دیا ہے وہ بھی اسی قسم کو جوگ کی بد دلت تھا۔ ہندوؤں کے مشاہروں مسلمانوں کے قرآن اور عیسائیوں کی بُل دعیہ کتب میں جس قدر دھانی صفات میں موجود ہیں وہ اُسی لامانہ اور دھانی صفات کے سمندر میں سے نکلی ہوئی ہیں۔ مگر وہ سمندر کے مقابلوں میں ایک قطرہ بھی نہیں ہیں۔ وہ سمندر حصے پہلے لہریں مارتا ہتا۔ آج ہی لہریں مار رہے ہے۔ آج وہ خشک نہیں ہو گیا۔ اور نہ کبھی آئندہ خشک ہونا اُس کا ملک ہے۔ چھک کیا وجہ ہے کہ جو سمندر اس نہیں پر پھیلا ہوا ہوا اور جس میں غوطہ لگا کر آج سے ہزارہر س پہلے لوگوں نے جو سوتی نکالے تھے جو فنا نہیں پرفا نہیں کیا جاتا بلکہ غوطہ زنی کا سلسلہ براپر جاری چلا جاتا ہے اور نہ سوتی نکالے تھے موتی نکالے جائے ہیں۔ مگر خدا جو دھانی صفت کا لامانہ سمندر ہے اُس میں غوطہ زنی کا سلسلہ بالکل بند کیا جاتا ہے؟ انہن میں صفت کاری اور مستکاری کی آج کیسی گمراہی از اری ہے۔ ہزارہ قسم کی چیزیں جو دھان سے تیار ہو کر سخنی ہیں انکے دلکشی سے عقل حسیمان ہو جاتی ہے۔ لیکن ابھی دھان بادشاہ کی طرف سے اگر یہ شہداً مستہر کیا جائے کہ آج سے

پانچ سو برس پہلے۔ نگنڈ کے لوگ جنگلو میں رکھر جنگلی پودہوں کی سناخوں اور بیووں کے پتوں دغیرہ سے جن قسم کی چیزوں بنائے پہنچتے تھے وہی مستعمل ہوں۔ کیونکہ ان سے پہنچ رکھ سواؤ اور چیزوں کا تیار ہونا ممکن ہے تو اب تج وہن کے لوگوں میں کیسا تہلکہ پیدا ہو جائے۔ ایک شخص یہی تو ایسے رہنما کو مجھوں کی بکواس سے زیادہ مرتبہ نہ دے۔ ہر ایک کے گھنہ بڑے ہیں۔ جیسے وہ آدمی تھے ہم بھی آدمی ہیں۔ صنعت کاری کا مادہ جیسا اُنہیں تھا ہمیں بھی ہے۔ جس حالت میں وہ اسی را وہ کی برکت سے جنگل میں گھاس بھوس جو کچھ نہ تھا گلتا تھا اُس کے زیور دغیرہ بنائے پہنچن آئتے کرتے تھے۔ تو پہنچ کیوں اپنے چاروں نظر فرائیں سے ہزار دن گزر ریا وہ سامان موجود ہوئے پر بھی اُسی را وہ کے استعمال کرنے سے روکے جاتے ہیں؟ مگر کیسا تجھ بھی اور کس قدر حیران ہے کہ ہم نہ ہی صداقتوں کیلئے اُسی چلاؤ بھرپائی کے ساتھ پیاس سمجھانے کے لیے مستعد رہتے ہیں کہ جسکو ہمارے کھنڈ کے نہ ہزار ون برس پہلے سندھ میں سے کھالا تھا !! یہ سید ہی سادی بات ہماری بھبھی ہے۔ ہی نہیں آتی کہ جس روحاںی طریق یعنی جوگ کے ساتھ ہمارے کسی بزرگ نے غوطہ زدی کر کے پہلے کچھ سوئی تکالے تھے اُسی طریق کے ساتھ بلکہ اُس سے فضل طریق کے ساتھ ہم بھی غوطہ ادا کر سوئی تکال سکتے ہیں۔ جس جوگ سے وہ اپنی روح کو اُس روح کے ساتھ لکھیں کر کے نئی زندگی حاصل کرنے کے لایں ہوئے تھے ہم بھی حاصل کر سکتے ہیں اُس کا رشتہ ہمارے پرزاگوں کی روح کے ساتھ ہزار ون برس پہلے جیسا تھا اب ہماری روح بھی دلیسا ہی ہے۔ یہ ہماری خود نہ دانی ہے کہ ہم اُس پرستہ سے اپنے آپ کو مستغی نہیں ہیں اس صدمی کا ایک بڑا بھاری مشہور فلسفہ اور علم ہے اور مقدس شخص جس کا نام تھیو ڈرام پا کر ہے اپنی تصنیفات کے ایک مقام میں لکھتا ہے۔

”خدا اب سڑھیں گیا اور نہ سوٹا ہے۔ بلکہ جیسے قیم سے حیتا جا گتا تھا دلیسا ہی اب بھی

وہ پہلے جس طرح لوگونکو ملکہم کرتا ہتا اُس سے کچھ کم نہیں کرتا ہے۔ وہ اب بھی تھا رے دماغِ ذل اور روح کو۔ صداقتِ محبت اور زندگی سے مالا مال کرنے کو تیار ہے جیسا کہ نہیں حضرت سویں اور حضرت عیسیٰ کو الامال کیا تھا اور وہی اُنہیں مرابت کے ساتھ کیونکہ اس کا رانپی ریشن) عام عالمگیر قوانین کے ساتھ آتا ہے نہ کوئی کسی طرح مستثنہ ہو کر۔“  
جو لوگ مذہب کے پر دینا ہر انسان کا حق یعنی روحانی پوجا کی حقیقت سے آشنا نہیں ہیں وہ دھرم کی نعمتوں سے قطعی محروم ہیں مذہبی باستین البتہ وہ طویل کی طرح مذہب سے مکالم سکنگے۔ ظاہری طریق بھی دکھلا سکنگے۔ مگر اسکے پاس وہ چیز نہیں ہے جسے ”زندگی کی روشنی“ کہتے ہیں۔ اُنکے نہیں میں روشنی ہے۔ مگر کہا جائی۔ جس سے پہنچ نہیں بھر سکتا۔ اور زندگی نہیں پیدا ہو سکتی۔

وینِ حقانی میں اگر جڑھ بڑھ کر کوئی خوبی ہے تو یہی ہے ایکی کسی فریان یا تلت کے موافق اس قسم کی باقاعدہ فخری نہیں کرتے ہے کہ تھا را پیغام بہوٹا اور ہمارا پیغام سچا۔ تھا رے ہادی میں یہی عیب اور نقص تھے اور ہمارا ہادی اُن سب سے بھری تھا۔ جو لوگ دھرم کی حقیقت کو نہیں پہنچ پڑھ میں وہی اس قسم کی صورت پرندی کرتے ہیں۔ مگر برا مہہ دھرم کی ہدایت کے موافق دھرم زندگی کی چیز ہے۔ جس کا چشمکاہ ایک روح کے اندر موجود ہے اُس چشمکاہ کو جاری کر کے اُس سے روح کو سیراب کرنے کی ضرورت ہے۔ اور جو لوگ ادھریاں کچھ جوگ یا روحانی پوجا کے پتھر کو عالمیں لانے ہیں وہی اُس کو سیراب کرتے اور زندگی کی چیز نہیں کامیاب ہوتی ہے اسے دھرم کے پاسو! اس عالمگیر ریونی درسل (وین کی ماہیت کو سمجھو۔ اور اس طبیعی دین سے حقیقی دین سے۔ خدا کے دین سے اپنے نئیں مستغیر کرو۔ فقط

## ایک زندگی اور اُس کے ساتھ روحانی ترقی کا لانہ تھا سلسلہ

اگر ایک چڑیاکی پیدائش کو ہم تحقیقات کی نظر سے دیکھیں تو اُس کی زندگی مختلف زمانہ میں جو مختلف صورتیں قبول کرتی ہے اُنے اپنی زندگی کے بارے میں ہی بیہت کچھ صدقہ نہیں سمجھ سکتے ہیں پہلی زندگی اُس کی جوانٹے کی صورتیں ہنود اور ہوتی ہے اُس میں بھیز کر رفیق مادہ کے اور بلطاء ہر کچھ موجود نہیں ہوتا۔ وہی مادہ رفتہ رفتہ مسجد ہونے سے ایک اُنی صورت قبول کرتا ہے اور جیو قوت وہ اندھا پورا ٹکر بانہتا ہے اُس وقت پہلی صورت سے بالکل مختلف چوچے۔ آنکھوں اور پیخوں وغیرہ کے ساتھ ایک ماس کا لونا بنکر کھانی دیتا ہے اس صورت کو ہم اُس کی زندگی کی دوسری منزل قرار دیتے ہیں۔ اس دوسری منزل میں پہلو چکر بچتہ ہاتا ہے۔ جملتا ہے۔ بولتا ہے۔ گھنہ پہیلا کھاتا ہے۔ اور چکا کھاتا ہے۔ سان باپ کی حفاظت میں گھوٹنے میں رہتا ہے۔ رفتہ رفتہ اُسی گھوٹنے میں پہر اُس کے بازو سکھنے شروع ہوئے ہیں اور بھرا ہیں پرمنو دار ہوئے ہیں۔ یہاں تک کہ ایک روز وہ پورا پرند بیجا تاہے اور موقع پا کر اُسکے مان باپ اُسے گھوٹنے سے باہر لے جو کہ آخر کار اُس کو محض اُسکے پر چورڑ دیتے ہیں۔ جیو قوت پر نکال کر یہ گھوٹنے سے باہر ہوتا ہے اُس کو ہم اُس کی زندگی کی قیمسیری منزل قرار دیتے ہیں۔ اس قیمسیری منزل میں اُس کی طرز زندگی قطیعی آور ہو جاتی ہے۔ اُبھی چوڑے سے گھوٹنے میں اپنے آپ کو بند نہیں پاتا ہے۔ بلکہ اُندر گھٹنے کی کشادہ اور بے انہا وسعت دار آسمان اپنے چاروں طرف پہیلا ہوا پاتا ہے۔ اُب گھوٹنے کی تندیک یا دہنہ لی روشنی میں اپنی آنکھیں نہیں کھول لیتے بلکہ نہیں روکے آفتاب کی اعلیٰ اور شفاف روشنی سے انہیں مسون پاتا ہے۔ اُب وہ گھوٹنے میں بیٹکی

گندہ ہو ایں دم نہیں لیتا ہے۔ بلکہ بڑے بڑے میدان اور جنگل کی کھلی ہوئی اور نازی ہو ایں سالن لیتا ہے۔ اب وہ فقط ان چند اقسام کے دلوں سے ہی پیٹ نہیں پتا ہے جو کسے والدین چیخ میں لاگر ہے بیار سے کھلایا کرتے تھے۔ بلکہ ہر دن اقسام کے پہل اور سیوے رجن سے سطح زمین کے قطعات پڑیں) حسب خواہش گزرتا ہے اور کھاتا ہے اور ان سب بالوں کے علاوہ مثل گھوشنے کے اپنے بازوں کو بند نہیں پاتا ہو بلکہ نام کرو ہو ای کو نہایت نوں صبورت نیلے رنگ کے لانہ تھا طوں دعوی کے شامیانہ تر ڈھکا ہو ادیکھکر حسب خواہش اپنے پروں کی طاقت کو پوڑا پوڑا آرمانی کا موقع پاتا ہے۔ غرہنک اس تیری منزل میں پھر پہنچنے سے اس پرند کی طرز نندگی بالکل اُفر ہو جاتا ہے۔ اور اب وہ سچے نہیں ہے جو گھوشنے میں تھا اور نہ وہ ریقق مادہ ہے جو اندھے میں تھا۔

انسان کی زندگی بھی اسی طرح منزل بشری صورت اور نئی حالت حاصل کرتی ہے۔ اول اول یہ مثل اندھے کے ایک ریقق مادہ کی صورت میں ہوتا ہے۔ پھر ان کے رحم میں پر درش پاکر گوشت کی شکل میں تبدیل ہوتا ہے۔ پھر اور مرید پر درش کے ساتھ ایک اندھے اور گوئے سچے کی شکل قبول کرتا ہے اور آخر کار جسمانی عضائی تکمیل کے بعد اس پہلی دنیا کو چھوڑ دیتا ہے اور ایک نئی دنیا میں ظاہر ہوتا ہے رجس کا رنگ اور روپ۔ طریق اور سر تا پہلی دنیا کی نسبت رجیکہ وہ مان کے رحم میں تھا) بالکل اُفر ہے۔ یہاں میں میں اکروہ سک لینا اور انکھ کھولنا شروع کرتا ہے۔ نئی روشنی اور نئی چیزیں دیکھتا ہے۔ کافون سے مختلف آوازیں سُننا ہے۔ مہنہ سے دو دھن دغیرہ غذا کھاتا ہے اور اسکے ذائقیں تیز کرنا شروع کرتا ہے۔ ماخپر وون کی کھلی حرکت حاصل کرتا ہے۔ دُگھ در د معلوم کرتا ہے بلکہ پیاس کا روکنے کا شروع کرتا ہے۔ غرہنک سچے اپنی اس زندگی کے لحاظ سے ابھ

بیٹھنے ہیں ہے جو مان کے رحم میں تھا۔ راس زندگی کو ہم اُس کی دوسری منزل قرار دیتے ہیں۔

راس ہمیزی منزل ہیں پہنچ کر اُس کی روح میں جو ذہنی۔ اخلاقی اور ادھیانگ را پی ری۔ چھے ال، قوارشِ تحریم کے موجود ہوتے ہیں۔ وہیں سے وہیں سے نشوونما پا نا شرمن کرتے ہیں۔ ان باپ کے جیسے خیالات ہوں۔ جیسی چال فی الحال ہو۔ جیسا اخلاق۔ بتاؤ اور فرج ہو۔ جس سم کی سوسائٹی ہو۔ سی کی تربیت اور تعلیم کے کھاتا در باب میں سے مذکورہ بالا قوتوں کے پودھے طاقت حاصل کرے ہیں۔ اور ستری ہوئے ہیں۔ پہلے پہل جمع عقل نہایت ضعیفہ ہوتی ہے تو سچہ بالکل یقین کا پتلا ہوتا ہے۔ اُسوقت جھوٹ پچ۔ غلط صحیح جو کچھ اُسے بتلا دے اُسی پر یقین کر لیتا ہے عقل اُسوقت یہاں تک کزور ہوتی ہے کہ اس کے کلام یا تعلیم میں دخل دینا اُس کے لیے محال ہوتا ہے۔ مگر جون جون ہمُر طریقی جاتی ہی اور جون جون مشابہ اور جس سے ہر زیادہ ہوتا جاتا ہے توں توں یہ گوت ہمیز دہ دُور دار ہوئی جاتی ہے۔ یہاں تک کہ سن بُوغت میں پہنچ کر آدمی اس لائن ہو جاتا ہو کہ پہت سے اُس میں وہ اپنی رائے آپ فائم کر لئے نکلتا ہے بہت سی باتیں جو بچپن میں اُس کے نزدیک بالکل سچ معلوم پوچی تھیں اب فقط افسانہ معلوم ہوئی ہیں۔ پہلے جب وہ سچہ تھا اپنے تین بالکل بیکس پا آتا اور محض اپنے حافظوں پر بھروسہ کرتا تھا۔ اب دیکھتا ہے کہ وہ خود اپنی زندگی کے حالات بہت کچھ قادر ہے۔ پہلے وہ اگرچہ قوتِ ارادہ رکھتا تھا اگر اپنے خود کچھ خستیاں نہ رکھتا تھا۔ اب دیکھتا ہے کہ وہ اپنے ارادہ کا خود مالک ہے غرض جو شخصیت را نہ ڈھوئی۔ جو ایسی اُس میں پہلے نہ تھی۔ اب وہ اُس میں پیدا ہو گئی ہے۔ پس اس مرتبہ پر جو انسانی زندگی پہنچتی ہے اُس کو ہم اُس کی زندگی کی تیسری منزل قرار دیتے ہیں۔

اُب تک بعد ایک اُقر زندگی ہے۔ اُس زندگی کی حالت مذکورہ بالاتین اقسام کی زندگیوں سے کہیں علیحدہ اور کہیں بڑھکر ہے۔ جو لوگ اس زندگی میں اپنے ہوتے ہیں۔ ان کی رہنمی چال ڈھال ایک ایسی صورت اختیار کرتی ہے کہ جس میں یہ صفات مژاہ الفضاف - رحم - ہمدردی - محبت - انکسار - صداقت وغیرہ کے اخلاق کے ضمن میں شامل کی جاتی ہیں۔ انسان پر غلبہ حاصل کرنی ہے۔ سُخُنُ تو ان گلی صفات کا حاصل قواعد ہبھنی کے لئے انسان کی روح میں ہوتا ہے مگر اُس کا نشوونما پانا اور ترقی کرنا تعییم اور تربیت پر موقوف ہے۔ جب مناسب تربیت اور تعییم ملتی ہے تو ان صفات کا سچ بھی چھوٹ کر انکر سکاں ہے۔ اور دہیرے دہیرے ترقی کر کے پھول پیل لاتا ہے۔ اکثر اوقات انسان کی خلائق تربیت یہاں پوری نہیں ہوتی۔ مُہذب سے مُہذب قومیں بھی اب تک ایسا زمانہ نہیں آیا ہے جہاں کہ اس اخلاقی تعییم اور تربیت کے عمدہ اور کامل وسائل موجود ہوں۔ پیغمبر مصطفیٰ علیہ السلام اپنے کو خوش نصیبی سے اچھی تربیت اور تعییم بھی ملتی ہے اُنہیں بھی مذکورہ بالا کلی صفات مترقب نہیں ہوتی ہیں کہیں میں محبت اور رَحْمَہ ہے مگر صداقت نہیں ہے کسی میں صداقت ہے مگر ہمدردی اور محبت نہیں ہے۔ کسی میں رحم نہے مگر انصاف نہیں ہے۔ مگر ایسے لوگ کم اور بہت بھی کم ہوتے ہیں جو کلی صفات اور فرمایا کلی کے ساتھ ممتاز پائے جاتے ہوں۔ پیر صدوق جس فہر جیں یہ زندگی کسی انسان میں موجود ہوتی ہے اُسی وجہ پر ہم زندگی کے ذریعہ جو بتاؤ اپنے ساتھ اور غیر وون کے ساتھ خستیا کرتا ہے اُس میں اس زندگی کی ایک مخصوص حالت اور مخصوص کیفیت محسوس کرتا ہے۔ اس زندگی میں ایک ہی اندر ولی حس (رسیں) پیدا ہو جاتی ہے کہ انسان حرف اُنہیں افعال میں حست محسوس کرتا ہے۔ جو شکری سے و لمبٹہ ہیں اور برخلاف مکمل رسمیں بالکل چیزیں پاتا ہو جی ایسی زندگی ہے کہ جو انسان کو سچی روحانی را پسی۔ رسمی چوراں ہے زندگی کے لیے تیار

اور اسی کو ہم انسانی زندگی کی چوتھی منزل سے نامزد کرتے ہیں۔

چوتھی منزل کے سوا ایک اور منزل ہے جسکو ہم روحانی زندگی سے موسوم کرتے ہیں جبکہ کوئی شخص چوتھی منزل میں قدم نہ کسے اور اُس کی صفات سے اپنے تین اہم اسٹکرے کا حصہ ادا نہ کرے تبک وہ روحانی زندگی کے حاصل کرنے کے قابل نہیں ہو سکتا۔ یہ وہ زندگی ہے جس میں انسان کی دو روحانی آنکھ کھل جاتی ہے جس کو پیشو اش سے تعبیر کرتے ہیں تو پیشو اش کی ایک ایسی قوت ہے کہ جو شخص بخیر کی ایک کڑھی کے پر بنا گا اور آنایعنی خدا اور روح کے اُس پوشیدہ رشتہ کو جوڑتی ہے کہ جس کی ترقی سے روح خدا کا توصل ہائی کر کے دیدار الہم کی حقیقت کا فہم پاتی ہے اور اُسی لورانوو کے لئے سے اپنے تین مسوار کرنی ہے جسکی ہاتھ سے تحریک کر کر اپنے این میں روز افراد نے ترقی کرتی ہے اور راحت حقیقی کے سرو سے سرو ہوتی ہے۔ دینی حسد افuron کا دروازہ جس پر اپنیتا جاتا ہے اور تناہ خواہشات جیوانی اور دینوی صحو چونی جاتی ہیں۔ دُنیا کی بے ثباتی ظاہر ہوتی جاتی ہے۔ اور ایک خدا ہی تمام ہمیں کی اُسیدا اور تماہم اور وہن کی آرزو بُجاتا ہے۔ اُسی کی قربت اور عسکی کی محبت کا شوق جوش مارتا ہے اور صرف اُسی کی مرغی کے ڈھونڈنے اور پُورا کرنے اور اُسی کی بُرگی قائم کر لئے اور اُسی کی بادشاہت کے بڑائے میں عُمر پُرس کرنا اس زندگی کا مقصد اور مہول اجتنب نہ ہے۔ دُکھ کیوں قلت دُسی جائے حفاظت اور جسکے کیوں ہی چشم کے راحت بخاتا ہے۔ اس درجہ پر جب انسان کی زندگی پہنچتی ہے تو اسے ہم اُس کی پانچویں منزل قرار دیتے ہیں۔

اس کے علاوہ اُتر بے شمار منزلیں ہیں اور بے شمار اُنکی صفاتیں اور بے شمار اُن کی کیفیتیں ہیں۔ مگر وہ محل اس دُنیا میں رہ جیں کہ ہم اُنلی اُنلی ایک ترقیت اور مسوار زندگی

شروع کرنے میں) حاصل نہیں ہوتیں۔ خدا کے قانون کے موافق اس دُنیا سو علیحدہ  
ہوتے کے بعد یعنی جسم سے روح کی صفات کے بعد درجہ بدرجہ حاصل ہوتی ہیں  
اور اب ادا باد تک جاری رہتی ہیں۔ موت فقط جسم کو ہے۔ زندگی روح کے لیے ہے۔  
تھوڑے اور بہت ہی تھوڑے لوگ ایسے ہوتے ہیں جو اس دُنیا میں کوہ بala  
پاچ منزیں بھی طکر لیتے ہیں۔ ورنہ کچھ چہتری زندگی میں اور بہت سے قیسری زندگی  
میں اور زیادہ تر دُسری اور بیلی ہی زندگی میں اس دُنیا کو چھوڑ جاتے ہیں۔ مبارک  
ہیں وہ جو انسانی زندگی کی صلیت کو سمجھتے ہیں اور اُس کی قدر کرنے ہیں اور اُسے  
چیز کو شش اور ثابت قدیمی سے حاصل کرتے ہیں فقط

تمہام

# اشتہار

رسالہ دہرم جیون جو ماہوار نکلتا ہے ..... قیمت ۶ روپالار

فہرستی دیوبند رنا تھہ ٹھاکر کے براہمہ دہرم کے بہنگانی بیا کہیا نون کاہنندی ہیں  
ترجمہ کل کتاب کے لیے جو قریباً تین سو صفحہ کے ہوگی ..... عمر

براہمہ دہرم سنگاہتا ہندی بہاشام میں جس میں براہمہ دہرم کے سارے متون کا  
بیان ہے اور جو غریب موضع پر کثرت سے شاہزادوں کے حوالوں ہی دیئے گئے ہیں۔ ملکتی اور فہرست  
کے خواستگاروں کے لیے ایک نایاب نسخہ رعنقریب چیزیں